ISSN: 2177-3246

MARABAIXO E PSICOLOGIA COMUNITARIA: PRATICAS CULTURAIS COMO
INTERVENCAO PARA A PROMOCAO DA SAUDE MENTAL ANTIRRACISTA NO
CONTEXTO AMAZONICO

MARABAIXO AND COMMUNITY PSYCHOLOGY: CULTURAL PRACTICES AS AN
INTERVENTION FOR THE PROMOTION OF ANTIRACIST MENTAL HEALTH IN THE
AMAZONIAN CONTEXT

MARABAIXO Y PSICOLOGIA COMUNITARIA: PRACTICAS CULTURALES COMO
INTERVENCION PARA LA PROMOCION DE LA SALUD MENTAL ANTIRRACISTA EN
EL CONTEXTO AMAZONICO

d 10.56238/revgeov16n5-294

Claudio Afonso Soares

Doutor em Psicologia Educacional

Instituicdo: Centro Universitario FIEO

E-mail: afonsoclaudiosoares@gmail.com
Orecid: https://orcid.org/0000-0001-7173-3517
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6921313388330437

Piedade Lino Videira

Pés-doutorado em Educagao Brasileira

Institui¢do: Universidade Federal do Amapa (UNIFAP)
E-mail: piedadevideiraO8@gmail.com

Orcid: 0000-0001-5325-9073

Lattes: 4269580489108934

Arlan Amanajas Pinto

Mestre em Desenvolvimento Regional Institui¢ao:
Institui¢do: Universidade Federal do Amapa (UNIFAP)
E-mail: arlan@unifap.br

Orecid: http://orcid.org/0000-0002-5629-6352

Lattes: https://lattes.cnpq.br/8033962161093557

Rodrigo Maciel Trindade

Mestre em Comunicacao, Linguagens e Cultura
Institui¢do: Universidade da Amazonia (UNAMA)
E-mail: rodrigo.trindade(@ueap.edu.br

Orcid: https://orcid.org/0009-0003-4281-8118
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7353697010597224

‘ d REVISTA REGEO, Sio José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

Adriana Barbosa Ribeiro

Doutora em Psicologia

Instituicdo: Instituto Federal do Amapa (IFAP)
E-mail: adriana.ribeiro@jifap.edu.br

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6725-3104
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6728032631021162

Geremias Mendes Sousa

Mestrando em Ciéncias em Tecnologias Emergentes na Educagio
Instituicdo: Must University

E-mail: psicologo.geremias@gmail.com

Orcid: 0009-0009-9058-2094

Lattes: 5914212087606566

RESUMO

Este artigo analisa o Marabaixo, manifestagdo cultural afro-amapaense, como intervengao psicossocial
e pratica antirracista no dmbito da Psicologia Comunitdria. A partir de uma revisdo narrativa da
literatura, foram examinados estudos nacionais e internacionais sobre racismo, saide mental, cultura
e epistemologias negras, articulando-os a pesquisas antropolodgicas e socioculturais sobre o Marabaixo.
Os resultados evidenciam que o racismo constitui um determinante central do sofrimento psiquico de
populacdes afrodescendentes, afetando especialmente criancas, adolescentes e jovens. Em
contrapartida, praticas culturais negras emergem como dispositivos coletivos de cuidado,
fortalecimento identitario e producdo de resiliéncia. O Marabaixo, ao integrar musica, movimento,
espiritualidade, ancestralidade e coletividade, opera como tecnologia comunitria de saide mental,
promovendo pertencimento, dignidade e continuidade historica. Suas dimensdes estéticas e afetivas
favorecem a elaboragao simbodlica da dor, a reconstru¢ao da autoestima e o enfrentamento do racismo
estrutural. Além disso, o protagonismo feminino das caixeiras e a centralidade da memoria coletiva
reforgam seu carater politico e terapéutico. Conclui-se que compreender o Marabaixo como
intervencdo psicossocial e antirracista amplia as possibilidades de cuidado em saude mental,
oferecendo subsidios para politicas publicas que valorizem praticas culturais negras como recursos
legitimos de promogao da vida, da resisténcia e da equidade racial.

Palavras-chave: Marabaixo. Psicologia Comunitaria. Racismo. Satde Mental. Epistemologias
Negras. Interven¢do Psicossocial.

ABSTRACT

This article analyzes Marabaixo, an Afro-Amapense cultural manifestation, as a psychosocial
intervention and antiracist practice within the field of Community Psychology. Based on a narrative
literature review, national and international studies on racism, mental health, culture, and Black
epistemologies were examined and articulated with anthropological and sociocultural research on
Marabaixo. The findings show that racism is a central determinant of psychological distress among
Afro-descendant populations, particularly affecting children, adolescents, and young people. In
contrast, Black cultural practices emerge as collective devices of care, identity strengthening, and
resilience-building. Marabaixo, by integrating music, movement, spirituality, ancestry, and
community, operates as a community technology of mental health, promoting belonging, dignity, and
historical continuity. Its aesthetic and affective dimensions support the symbolic elaboration of pain,

REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21




ReGeo

the reconstruction of self-esteem, and the confrontation of structural racism. Furthermore, the central
role of women—especially the caixeiras—and the prominence of collective memory reinforce its
political and therapeutic nature. It is concluded that understanding Marabaixo as a psychosocial and
antiracist intervention broadens the possibilities for mental health care, offering guidance for public
policies that value Black cultural practices as legitimate resources for promoting life, resistance, and
racial equity.

Keywords: Marabaixo. Community Psychology. Racism. Mental Health. Black Epistemologies.
Psychosocial Intervention.

RESUMEN

Este articulo analiza el Marabaixo, manifestacion cultural afro-amapaense, como intervencion
psicosocial y practica antirracista en el ambito de la Psicologia Comunitaria. A partir de una revision
narrativa de la literatura, se examinaron estudios nacionales ¢ internacionales sobre racismo, salud
mental, cultura y epistemologias negras, articulandolos con investigaciones antropologicas y
socioculturales sobre el Marabaixo. Los resultados evidencian que el racismo constituye un
determinante central del sufrimiento psiquico de las poblaciones afrodescendientes, afectando
especialmente a nifios, adolescentes y jovenes. En contrapartida, las practicas culturales negras
emergen como dispositivos colectivos de cuidado, fortalecimiento identitario y produccion de
resiliencia. El Marabaixo, al integrar musica, movimiento, espiritualidad, ancestralidad y colectividad,
opera como una tecnologia comunitaria de salud mental, promoviendo pertenencia, dignidad y
continuidad histdrica. Sus dimensiones estéticas y afectivas favorecen la elaboracion simbolica del
dolor, la reconstruccion de la autoestima y el enfrentamiento del racismo estructural. Ademas, el
protagonismo femenino de las caixeiras y la centralidad de la memoria colectiva refuerzan su caracter
politico y terapéutico. Se concluye que comprender el Marabaixo como una intervencion psicosocial
y antirracista amplia las posibilidades de cuidado en salud mental, ofreciendo subsidios para politicas
publicas que valoren las practicas culturales negras como recursos legitimos de promocion de la vida,
la resistencia y la equidad racial.

Palabras clave: Marabaixo. Psicologia Comunitaria. Racismo. Salud Mental. Epistemologias Negras.
Intervencion Psicosocial.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

1 INTRODUCAO

A Psicologia Comunitaria parte do principio de que os processos de satde e adoecimento sdo
indissociaveis das condi¢des historicas, politicas e culturais que estruturam a vida coletiva,
compreensdo amplamente defendida na literatura internacional por autores como Prilleltensky (2020),
ao enfatizar que bem-estar e justica social sdo inseparaveis; Jason (2019), ao situar a satide em didlogo
direto com os sistemas comunitarios e ambientais; e Harvey e Masud (2019), que destacam a influéncia
dos contextos historicos e socioculturais nas formas de sofrimento e resisténcia coletiva. Assim,
compreender o sofrimento psiquico de populacdes negras no Brasil exige considerar o legado da
escravidao, o racismo estrutural e as desigualdades que atravessam suas trajetorias, manifestando-se
em indices elevados de pobreza, desemprego, escolarizacao precaria e acesso limitado a direitos sociais
basicos (Bezerra & Silva, 2014; Melo & Silva, 2015). Tais desigualdades, além de comprometerem a
sobrevivéncia material, produzem efeitos significativos sobre a saide mental, reforcando
vulnerabilidades e perpetuando ciclos de sofrimento.

Na Amazonia Amapaense que ¢ marcada pela forte presenga de comunidades negras urbanas e
quilombolas, essas desigualdades adquirem contornos ainda mais complexos. O Estado do Amapa
conta com numero reduzido de equipamentos de saude mental — apenas seis Centros de Atengao
Psicossocial (CAPS) em 2024 —, o que ¢ insuficiente diante da crescente demanda por cuidados
psicossociais (Brasil, 2024). Ao mesmo tempo, dados nacionais revelam que o Brasil possui algumas
das maiores prevaléncias de depressdo e ansiedade da América Latina (OMS, 2017), cenario que se
agrava no contexto amapaense, onde estudos recentes indicam que adolescentes vivenciam sintomas
frequentes de tristeza, angustia, estresse, baixa autoestima e desesperancga, frequentemente vinculados
as desigualdades raciais e sociais (Amapa, 2023).

A vivéncia cotidiana do racismo no Amapa ndo afeta apenas o bem-estar psicologico individual;
ela também fragiliza vinculos comunitérios, desorganiza redes de apoio e compromete o sentimento
de pertencimento, conforme apontam estudos que analisam os efeitos coletivos da discriminagao racial
sobre a saude e a coesdo social (Williams & Mohammed, 2010; Paradies et al., 2015). Diante desse
quadro, torna-se fundamental pensar estratégias de cuidado ancoradas nas proprias formas de
organizagdo e resisténcia das comunidades negras, valorizando saberes locais, espiritualidades,
memorias e praticas culturais que historicamente sustentam processos de resiliéncia (Hooks, 1994;
Munanga, 2014; Kirmayer, 2014; Santos & Pereira, 2019).

E nesse horizonte que se insere o Marabaixo, manifestagdo cultural afro-amapaense que articula
danga, canto, ladainhas, religiosidade e ancestralidade. Mais do que uma celebragdo, o Marabaixo
constitui um espago de encontro, troca de saberes e reafirmacao identitaria (Videira, 2020). Em sua
pratica estdo presentes elementos centrais da Psicologia Comunitaria: a construcdo de redes de

solidariedade, o fortalecimento do pertencimento e a ressignificagdo coletiva das experiéncias de

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

opressao, aspectos evidenciados por estudos que analisam o Marabaixo como espago de memoria e
fortalecimento comunitario (Nascimento & Oliveira, 2019). Ao atualizar a memdria de resisténcia dos
antepassados, o0 Marabaixo se afirma como uma verdadeira tecnologia cultural de vida, dignidade e
continuidade histdrica, tal como argumentam autores que o compreendem como ritual de resisténcia e
afirmacao identitaria afro-amapaense (Cardoso & Silva, 2020).

Considerando esse contexto, este artigo propde analisar o Marabaixo como uma manifestagao
cultural que ganha contorno de intervengao psicossocial e pratica antirracista no campo da Psicologia
Comunitaria, destacando seu potencial para minimizar os impactos do racismo sobre a saude mental
de comunidades afrodescendentes do Amapa. Defende-se que praticas culturais enraizadas na
ancestralidade funcionam como dispositivos de cuidado coletivo e de resisténcia politica, oferecendo
repertorios de cura, identidade e fortalecimento comunitario. Ao integrar cultura e Psicologia
Comunitaria, este estudo busca contribuir para a construgdo de estratégias de cuidado que reconhecam
a poténcia dos saberes tradicionais como recursos centrais para a promog¢ao da saude mental e da

equidade racial no Brasil.

2 METODOLOGIA

Este estudo caracteriza-se como uma revisao narrativa da literatura, orientada pelo campo da
Psicologia Comunitaria e pelos estudos criticos em satde mental e relagdes raciais. A op¢do por uma
revisdo narrativa justifica-se pela necessidade de articular, de forma ensaistica e interpretativa,
diferentes campos de conhecimento — psicologia, antropologia, historia, educagdo, estudos culturais e
decoloniais — para compreender o Marabaixo como pratica cultural e intervengdo psicossocial
antirracista, conforme recomenda a literatura metodoldgica que destaca o carater integrativo, reflexivo
e ampliado desse tipo de revisao (Rother, 2007; Baumeister & Leary, 1997; Green, Johnson & Adams,
2006).

Mais do que mapear exaustivamente toda a produgdo existente, a proposta foi construir uma
leitura critica e reflexiva sobre como o racismo impacta a saude mental de populacdes
afrodescendentes e de que maneira praticas culturais, em especial o Marabaixo no Amapa, podem

funcionar como dispositivos de cuidado coletivo, resisténcia e fortalecimento identitario.

2.1 PROCEDIMENTOS DE BUSCA E SELECAO DO MATERIAL
A selecdo do material bibliografico foi realizada de forma intencional e criteriosa, que
comtemplou produgdes que dialogassem diretamente com trés eixos centrais:
1. Racismo e satide mental em populagdes negras;

2. Psicologia Comunitaria e interveng¢des culturais no campo da saude mental coletiva;

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

3. Marabaixo e cultura afro-amapaense, com foco em identidade, memoria, resisténcia e

territorialidade.

Foram consultadas, de maneira articulada, fontes académicas e institucionais, incluindo artigos
cientificos, livros, dissertagdes, relatorios € documentos de 6rgdos oficiais. As buscas foram feitas,
sobretudo, em bases como SciELO, Periédicos CAPES, Google Scholar e repositérios de
universidades, além de obras de referéncia em formato de livro, consideradas fundamentais para o
debate sobre cultura negra, ancestralidade e racismo.

Como critério geral, privilegiaram-se textos:

v' publicados, majoritariamente, entre 2000 e 2025, sem excluir obras classicas anteriores
consideradas fundamentais para o embasamento teorico (por exemplo, estudos de referéncia
sobre cultura, identidade, racismo e psicologia comunitéria);

v escritos em portugués e/ou inglés;

v que abordassem pelo menos um dos seguintes eixos:
a) impactos do racismo na saude mental;
b) praticas culturais negras como forma de resisténcia, cuidado ou promocdo de saude;

¢) andlises historicas, etnograficas ou culturais sobre o Marabaixo e o contexto afro-amapaense.

Materiais que tratavam de manifestacoes culturais sem relagdo com a tematica racial, ou textos
que mencionavam o Marabaixo apenas de modo descritivo, sem articulacdo com identidade, resisténcia
ou saude, foram considerados secundéarios e utilizados apenas quando contribuiam para a
contextualizagdo historica e cultural.

Por se tratar de uma revisao narrativa, nao se pretendeu exaurir toda a producgao sobre o tema,
mas sim compor um corpus tedrico coerente com o objetivo do estudo, permitindo uma andlise

aprofundada e situada da articulagdo entre racismo, satide mental, psicologia comunitaria e Marabaixo.

2.2 PROCEDIMENTOS DE ANALISE
A analise do material selecionado foi conduzida de forma qualitativa, interpretativa e tematica,

inspirada nos principios da Psicologia Comunitaria e dos estudos culturais. O processo envolveu:

1. Leitura compreensiva dos textos, com atengao especial as passagens que discutiam:

v' os efeitos psicossociais do racismo;

v" 0 papel das praticas culturais negras na produg¢io de satide e pertencimento;

v' os significados do Marabaixo para as comunidades afrodescendentes do Amapa.

2. Organizagdo do material em eixos tematicos, que posteriormente estruturaram a revisao de

literatura por meio de uma sintese integrativa, em que se desenvolveu uma articulacao critica

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

entre os textos, buscando identificar convergéncias, tensdes e silenciamentos na produgdo
académica sobre racismo, saude mental e praticas culturais negras, com especial atengdo ao
lugar ocupado (ou ndo) pelo Marabaixo nesse debate. E também a construgdo de uma sintese
interpretativa, na qual o Marabaixo ¢ compreendido como dispositivo psicossocial
comunitario, articulando memoria, ancestralidade, espiritualidade e resisténcia politica frente
ao racismo estrutural, e por fim se estruturou do seguinte modo:

racismo, saude mental e comunidades afrodescendentes;

psicologia comunitaria e intervengdes culturais;

cultura, identidade e resisténcia afro-brasileira;

v

v

v

v' 0 Marabaixo no contexto amapaense;

v' 0 Marabaixo como intervengdo psicossocial e pratica antirracista;
v

lacunas e perspectivas para pesquisas futuras.

Dessa forma, a metodologia adotada ndo se restringe a uma sistematizagao técnica de dados,
mas se orienta por uma perspectiva critico-comunitaria e decolonial, que reconhece a centralidade dos
saberes produzidos pelas proprias comunidades negras e pelas tradi¢des culturais afro-amapaenses na

construgdo de praticas de cuidado e promocao de saude mental antirracista.

3 REVISAO DE LITERATURA

A presente revisdo de literatura estd organizada a partir dos eixos tematicos identificados
durante a leitura interpretativa e qualitativa do material selecionado, conforme os procedimentos
descritos na metodologia. Esses eixos ndo foram definidos previamente, mas emergiram do didlogo
critico entre os estudos sobre racismo, saude mental, psicologia comunitaria, praticas culturais negras
e producdes especificas sobre o Marabaixo.

Como se trata de uma revisdo narrativa, o objetivo ndo € apresentar uma sistematizagao
exaustiva da produgdo académica, mas construir uma compreensao integrada que articule dimensdes
histéricas, culturais, politicas e psicossociais relacionadas a experiéncia negra no Amapa. Assim, a
literatura foi organizada em seis eixos principais:

1. Racismo, saude mental e comunidades afrodescendentes — aborda o racismo como
determinante social da satide, destacando seus efeitos psicossociais em criangas, adolescentes

e adultos negros.

2. Psicologia Comunitaria e intervengdes culturais — discute o papel das praticas comunitarias e
culturais nos processos de cuidado coletivo, autonomia e fortalecimento identitario.
3. Cultura, identidade e resisténcia afro-brasileira — apresenta a ancestralidade, a construcao

identitéria e a resisténcia cultural como elementos centrais das praticas negras no Brasil.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

4. O Marabaixo no contexto amapaense — descreve a tradi¢do, a historia, a territorialidade e os
significados socioculturais do Marabaixo.

5. Marabaixo como intervengao psicossocial e antirracista — analisa 0 Marabaixo como pratica de
cuidado coletivo, fortalecimento da autoestima, dispositivo terapéutico e forma de
enfrentamento ao racismo.

6. Lacunas e perspectivas para pesquisas futuras — sintetiza limita¢gdes da produgdo cientifica e

indica caminhos de investigagao.

A partir desses eixos, a revisao integra autores classicos e contemporaneos, evidenciando como
0 Marabaixo, enquanto pratica cultural afro-amapaense, pode ser compreendido como estratégia

comunitaria de promogao de satide mental, resiliéncia, memoria e resisténcia ao racismo estrutural.

3.1 RACISMO, SAUDE MENTAL E COMUNIDADES AFRODESCENDENTES

O racismo constitui um dos mais persistentes mecanismos de desigualdade social e seus efeitos
extrapolam a esfera econdmica, impactando profundamente a saide mental de popula¢des negras.
Williams e Mohammed (2010) demonstram que o racismo opera tanto na reprodugdo de desigualdades
estruturais quanto no comprometimento direto do bem-estar psicologico, ao produzir estresse continuo,
vigilancia emocional e desgaste psicofisioldgico. Na mesma dire¢do, Krieger (2014) evidencia que o
racismo funciona como um determinante biologico e psicossocial que atravessa toda a trajetoria de
vida das populagdes negras, influenciando condigdes de satde, experiéncias subjetivas e processos de
adoecimento.

Além disso, Jones (2000) descreve como os niveis estrutural, institucional e internalizado do
racismo moldam oportunidades, expectativas sociais e vivéncias emocionais, contribuindo para o
sofrimento psiquico e a ruptura de vinculos comunitarios. Complementarmente, o modelo proposto
por Ford e Airhihenbuwa (2010) reforca que as desigualdades raciais em saude resultam de processos
historicos e sociopoliticos que produzem sofrimento, ampliam vulnerabilidades e afetam redes de
apoio coletivas, evidenciando a necessidade de compreender o racismo como determinante central da
satide mental.

A literatura evidencia que a discriminagdo racial funciona como estressor psicossocial cronico,
capaz de gerar ansiedade, depressdo, baixa autoestima e desorganizacao identitaria (Paradies et al,
2015). No Brasil, Gouveia e Zanello (2018) apontam que, apesar do avango das pesquisas, 0s impactos
do racismo na saude mental ainda s3o insuficientemente considerados nas politicas publicas, o que
amplia a vulnerabilidade de criangas, adolescentes e adultos negros.

Criangas e jovens configuram grupo de altissima sensibilidade aos efeitos do racismo. Priest et

al., (2013) argumentam que a exposi¢do precoce a discriminagdo compromete o desenvolvimento

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

socioemocional, interfere no desempenho escolar e alimenta trajetorias de exclusdo.
Complementarmente, Gee et al, (2012) destacam que experiéncias reiteradas de racismo sdo
biologicamente incorporadas, afetando processos neuropsicoldgicos e aumentando a predisposicao a
transtornos mentais ao longo da vida.

Outro aspecto relevante ¢ o processo de embranquecimento simbolico, que induz sujeitos
negros a rejeitarem sua identidade racial como estratégia de sobrevivéncia em uma sociedade
hegemonica e excludente. Piza (2014) enfatiza que essa dindmica produz danos subjetivos profundos,
reforgcando sentimentos de inferioridade e fragilidade identitaria. Assim, o racismo nao se limita a
agressoes externas: ele atravessa a formagao da subjetividade, tornando-se fonte potente de sofrimento

psiquico.

3.2 PSICOLOGIA COMUNITARIA E INTERVENCOES CULTURAIS

A Psicologia Comunitdria compreende o sofrimento humano como um fendmeno inseparavel
das condicdes historicas, politicas e culturais que moldam a vida das pessoas. Para Montero (2006),
sua tarefa é promover transformacdo social por meio do fortalecimento da autonomia coletiva, da
participacao democratica e da construgao de redes de apoio. Pesquisas internacionais recentes reforgam
essa compreensdo: Prilleltensky (2021) destaca que bem-estar, justica social e saude comunitaria s
podem ser entendidos a partir das estruturas de poder que moldam a vida cotidiana; Reich (2022)
demonstra que redes de apoio, sistemas comunitarios e dinamicas coletivas sdo determinantes centrais
para o desenvolvimento humano e para a protecdo frente a contextos de vulnerabilidade. Ao lado, Jason
(2021) evidencia que participacdo comunitiria, empoderamento e engajamento social sdo pilares
essenciais para enfrentar desigualdades estruturais e produzir saude em contextos marcados por
opressoes historicas..

Nesse campo, a cultura torna-se recurso central na producdo de satde e resisténcia. Hall (1997)
concebe a cultura como espago de disputa e afirmagdo identitria, onde grupos subalternizados
elaboram narrativas que desafiam o poder hegemonico. Eagleton (2000) refor¢ca que a cultura nao ¢
neutra, mas cenario de tensdes entre dominagao e resisténcia.

Estudos evidenciam que praticas culturais afro-brasileiras — como samba de roda, jongo,
maracatu e capoeira — funcionam como suportes psicossociais, promovendo autoestima,
pertencimento e resiliéncia (Ferreira & Almeida, 2020). Kirmayer (2014) destaca que rituais coletivos
permitem ressignificar a dor, favorecendo o enfrentamento de traumas e adversidades.

Assim, no ambito da Psicologia Comunitaria, praticas culturais sdo compreendidas como
estratégias coletivas de cuidado, resisténcia e produgdo de saude, pois articulam memoria,
ancestralidade, territério, espiritualidade e solidariedade, constituindo-se como dispositivos simbolicos

capazes de reorganizar a vida social e subjetiva frente as violéncias estruturais. Segundo Kirmayer

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

(2014), praticas culturais operam como “ecologias de cura”, ativando narrativas, rituais e vinculos
comunitarios que ampliam a capacidade de enfrentamento do sofrimento e restauram a continuidade
das pessoas com sua historia e seu grupo. Nessa mesma dire¢do, Nelson e Prilleltensky (2021)
destacam que praticas culturais fortalecem o empoderamento coletivo, promovendo agéncia,
participacdao e justica social, ao mesmo tempo em que desconstroem discursos hegemonicos que
inferiorizam populagdes racializadas.

Para Campbell e Jovchelovitch (2000), a cultura constitui um reservatorio de significados
compartilhados capaz de sustentar identidades, elaborar traumas e manter a coesdo comunitaria,
especialmente em contextos marcados por desigualdades e opressdes. Montero (2006), ao discutir a
Psicologia Comunitdria latino-americana, enfatiza que praticas culturais sdo formas de “agdo
comunitaria simbdlica”, responsaveis por renovar sentidos de pertencimento, afirmar modos proprios
de existir e resistir as logicas coloniais que historicamente deslegitimam saberes de grupos
subalternizados. Complementarmente, Gomes (2017) evidencia que as expressoes culturais negras
funcionam como potentes tecnologias antirracistas ao ativarem a ancestralidade, produzirem
reconhecimento positivo e refor¢carem trajetorias de luta coletiva.

Desse modo, a pratica cultural ndo ¢ apenas uma manifestacao estética ou folclorica: ela ¢ uma
forma de cuidado comunitario, uma matriz ética e politica de enfrentamento da violéncia racial, e um
espago de elaboracdo simbolica que ressignifica o sofrimento e projeta futuros possiveis. Em
comunidades negras amazonicas, como no caso do Marabaixo, essas praticas operam como estruturas
vivas de protecdo psicossocial, capazes de produzir coesdo, dignidade e resisténcia histdrica frente aos

impactos do racismo estrutural e da marginalizacdo territorial.

3.3 CULTURA, IDENTIDADE E RESISTENCIA AFRO-BRASILEIRA

A cultura constitui um dos pilares da resisténcia negra no Brasil. Ao longo da histéria, praticas
culturais afrodescendentes atuaram como mecanismos de preservacdo da memoria coletiva e de
reafirmacdo identitaria frente as tentativas de apagamento e violéncias coloniais. Geertz (1973)
entende cultura como sistema simbolico que orienta significados e possibilita reconhecimento mutuo.

Manifestagdes como candomblé, umbanda, jongo e maracatu carregam dimensdes espirituais,
estéticas e politicas, funcionando como espacos de cura e organizagdo comunitdria (Santos & Pereira,
2019). Sodré (2002) denomina tais espacos de territorios existenciais, onde comunidades negras
reconstroem vinculos, reescrevem narrativas e ressignificam experiéncias de opressao.

A ancestralidade ocupa papel central nesses processos. Munanga (2004) destaca que praticas
culturais negras constituem atos de reexisténcia, pois afirmam identidade, dignidade e continuidade
histérica. Gomes (2017) reforca que o dialogo entre passado e presente fortalece sentimentos de

pertencimento e resiliéncia.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

Estudos recentes mostram que praticas culturais influenciam de forma positiva a saide mental.
Almeida (2018, 2020) e Silva e Araujo (2021) revelam que rituais coletivos reduzem ansiedade,
ampliam autoestima e reforcam coesdo comunitdria. No plano internacional, hooks (1994) e Yosso
(2005) conceituam tais praticas como capital cultural e afetivo, fundamentais ao enfrentamento das
desigualdades raciais.

Assim, a cultura negra pode ser compreendida como uma intervengdo psicossocial coletiva,
pois oferece repertdrios simbolicos e materiais para a reconstrucao da dignidade e para o enfrentamento
das violéncias do racismo, articulando modos de existéncia e resisténcia que se renovam na

coletividade (Gilroy, 2001; Hall, 2003; Sodré, 2002; Mbembe, 2018; Gonzalez, 2020).

3.4 O MARABAIXO NO CONTEXTO AMAPAENSE

Entre as expressoes culturais afro-brasileiras, o0 Marabaixo ocupa posi¢do singular no Amapa,
articulando memoria, religiosidade, resisténcia e identidade. Suas raizes remontam ao periodo
escravista, quando populagdes negras encontraram na musica, no canto e na danca formas de preservar
historias e transformar sofrimento em criagdo (Videira, 2020). Essa trajetoria dialoga com a
compreensdo de Sodré (2002), que interpreta praticas afro-brasileiras como tecnologias simbdlicas de
existéncia; com Gomes (2017), que destaca o papel da ancestralidade na constru¢do de identidades
negras; ¢ com Cardoso e Silva (2020), que reconhecem o Marabaixo como um ritual de resisténcia,
memoria e afirmagao coletiva.

Figura 1- Roda de Marabaixo no Barro de Tia Bil6- Macapa.
< 1 b . ‘p J T

'\\/ -

;1 ARAR
Fonte: IPHAM (2024)

’
\

"
-

Para Cardoso e Silva (2020), o Marabaixo constitui um ritual de preservagdo cultural que
fortalece vinculos comunitarios e garante continuidade as tradigdes ancestrais. Essa perspectiva
converge com Munanga (2014), ao enfatizar que praticas negras sdo formas de enfrentamento ao

racismo e reconfiguracdo da dignidade coletiva. Ao lado disso, seu carater espiritual e politico €

REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

atravessado pelo sincretismo entre religiosidade catdlica e ancestralidade africana. As ladainhas e os
tambores atualizam memorias coletivas, permitindo que geragdes distintas compartilhem
pertencimento (Nascimento & Oliveira, 2019).

O protagonismo feminino, representado pelas caixeiras, constitui um elemento estruturante do
Marabaixo, simbolizando a lideranca, a memoria e a forga politica das mulheres negras na preservagao
e transmissdo da tradigdo (Ribeiro & Souza, 2020). Essa centralidade feminina, que sustenta a
continuidade historica e espiritual da manifestagdo, dialoga diretamente com o reconhecimento oficial
do Marabaixo como Patrimonio Cultural do Brasil pelo Instituto do Patrimonio Historico e Artisitico
Nacional — [PHAN (2018), reafirmando nao apenas sua relevancia como expressao identitaria afro-
amapaense, mas também o papel decisivo das mulheres na manutencdo de praticas culturais que

resistem ao apagamento e fortalecem a memoria coletiva.

3.5 MARABAIXO COMO INTERVENCAO PSICOSSOCIAL E ANTIRRACISTA

O Marabaixo ultrapassa o registro cultural, configurando-se como um dispositivo psicossocial
comunitario. Suas praticas articulam musica, movimento, espiritualidade e coletividade, favorecendo
o fortalecimento identitario e emocional, em consonadncia com pesquisas que reconhecem rituais
culturais como sistemas de cuidado e resiliéncia coletiva (Kirmayer, 2014; Kleinman, 2012; Mbembe,
2018). Esses elementos ritualisticos — ritmo, canto, circularidade, corporeidade — funcionam como
mediadores de afeto, pertencimento e elaboragao simbdlica do sofrimento, aproximando o Marabaixo

das concepcdes de satide mental comunitéria.

Figura 2- O corte o Mastro

/

Fonte: IPHAM (2024)

REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

Para Nascimento e Oliveira (2019), participar do Marabaixo significa conectar-se a
ancestralidade, refor¢ando autoestima e sentido de continuidade histérica. Da mesma forma, Gomes e
Costa (2019) evidenciam que a tradi¢do estimula autoconfianca, dignidade e orgulho racial,
constituindo um potente recurso de enfrentamento ao racismo internalizado. Esses efeitos psicossociais
dialogam com os argumentos de Fanon (2008), para quem a reconstrucao da identidade negra depende
da criagdo de espacos coletivos de afirmagdo simbolica capazes de contrapor o olhar desumanizante
da colonialidade.

A dimensao coletiva do Marabaixo — suas redes de solidariedade, partilha emocional e
producao de vinculos — aproxima-se dos principios da Psicologia Comunitaria, que compreende o
cuidado como pratica compartilhada e situada na vida cotidiana, e ndo restrita ao setting clinico (Santos
& Fernandes, 2018; Jason, 2021). Nessa perspectiva, o Marabaixo opera como “comunidade
terapéutica expandida”: um espago no qual emocgdes sao expressas, dores podem ser narradas e
memorias sdo ressignificadas na presenga de outros.

Videira (2020) define o Marabaixo como terapéutica coletiva, enfatizando que suas expressoes
ritualisticas — a roda, o tambor, o canto, o movimento circular dos pés — produzem acolhimento,
alteridade e fortalecimento da resiliéncia comunitaria. Esta concepgdo se aproxima da analise de
Gordon (2020), para quem praticas culturais negras funcionam como “tecnologias da coletividade”,
capazes de sustentar a vida mesmo sob estruturas opressivas.

O carater antirracista do Marabaixo emerge ndo apenas de seus contetidos simbdlicos, mas de
sua propria existéncia historica. Em um pais que se estruturou pelo apagamento da memoria negra,
preservar, atualizar e expandir tradi¢cdes afro-amapaenses €, em si, ato politico de resisténcia. Como
argumenta Kilomba (2019), toda pratica cultural negra que persiste apesar da violéncia colonial
constitui gesto de insurgéncia, pois afirma humanidade, dignidade e agéncia de sujeitos historicamente

desumanizados.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

Figura 3- Roda de Marabaixo na frente da Cidade de Macapa

Além disso, autores como Gilroy (2001) e Hall (2003) reforcam que tradigdes da diaspora
africana operam como campos de reinvengdo identitdria, construindo sentidos de pertenca e
fortalecendo subjetividades coletivas. O Marabaixo, enquanto expressdo dessa didspora, produz o que
Sodré (2002) denomina “territérios existenciais afro-diaspdricos”: espagos simbolicos onde se
constroem modos de viver, sentir € resistir.

Do ponto de vista da saide mental, as praticas do Marabaixo oferecem alternativas substantivas
as abordagens psicoterapéuticas centradas exclusivamente no individuo. Ao privilegiar a circularidade,
o canto responsorial, a danca coletiva e a partilha afetiva, o Marabaixo ativa o que Gonzalez (2020)
denomina “epistemologias do corpo negro” — modos de conhecer e produzir cuidado que integram
espiritualidade, ancestralidade, memoria e resisténcia. Essas epistemologias compreendem o corpo nao
como unidade isolada, mas como territorio politico e historico, constituido na relagdo com a
comunidade, com a terra € com 0s ancestrais.

Essa perspectiva dialoga diretamente com Fanon (2008), que argumenta que o processo de cura
do sujeito negro sé se torna possivel quando ocorre a reinscricdo de sua existéncia em uma narrativa
coletiva de dignidade, rompendo com o olhar patologizante da colonialidade. No Marabaixo, essa
reinscri¢do ocorre por meio do ritmo, do canto e da roda, nos quais o corpo recupera agéncia, sentido
e pertencimento.

Ao mesmo tempo, a tradigdo mobiliza aquilo que Mbembe (2018) descreve como “politicas da
vitalidade” — formas de produzir vida e humanidade apesar da violéncia estrutural. O Marabaixo,
enquanto ritual publico e comunitério, produz uma zona de suspensdo dos dispositivos coloniais de
silenciamento, criando um espago de afirmacdo ontoldgica. Ali, o corpo negro danca ndo apesar da

dor, mas com a dor, transformando-a em criagao simbolica e vinculo comunitario.

REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

Esse carater coletivo do Marabaixo refor¢a aquilo que Collins (2019) denomina “praxis de
resisténcia negra”, em que espiritualidade, afeto e solidariedade funcionam como estratégias
sociopoliticas de autopreservacdo e transformacdo. Diferentemente de modelos clinicos
individualizantes, a cura aqui emerge do encontro, do compartilhamento e do reconhecimento mituo
— principios centrais da Psicologia Comunitaria, conforme defendem autores como Prilleltensky
(2021) e Jason (2021).

Além disso, as praticas do Marabaixo rompem com o paradigma biomédico eurocéntrico ao
afirmar formas de cuidado que foram historicamente deslegitimadas pela colonialidade. Como
argumenta Sodré (2002), a musicalidade afro-brasileira constitui uma tecnologia existencial, capaz de
produzir modos de presenga, vinculo e resisténcia. No Marabaixo, essa tecnologia se expressa no
tambor, nos pés arrastados e nas ladainhas, que funcionam simultaneamente como memoria coletiva e
método de elaboragao afetiva.

Ao transformar sofrimento em criagdao, o Marabaixo realiza aquilo que Hooks (1994) chama de
“cura pela coletividade”, reinventando possibilidades de alegria, resisténcia e pertencimento. Trata-se
de uma pratica que reconhece que a satide mental ndo pode ser dissociada da histéria, da politica e da
estrutura racial que atravessam a vida das pessoas negras.

Assim, o cerne deste artigo evidencia que o Marabaixo ndo ¢ apenas uma manifestagao cultural,
mas uma verdadeira intervengdo psicossocial antirracista, ancorada em epistemologias negras e
operada por meio da coletividade. Como tal, produz cuidado, fortalece identidades, combate o racismo
e atua como tecnologia comunitaria de saide mental.

Compreender o Marabaixo como intervengao psicossocial e antirracista implica reconhecé-lo
como um complexo sistema cultural de producdo de satde, subjetividade e resisténcia. A tradicao
articula dimensdes estéticas, afetivas, espirituais e politicas que permitem enfrentar, ressignificar e
transformar os impactos do racismo estrutural — ndo apenas no nivel individual, mas sobretudo no

coletivo, onde se produzem vinculos, pertencimento e continuidade historica.

3.6 LACUNAS E PERSPECTIVAS PARA PESQUISAS FUTURAS

Apesar dos avangos, ainda sdo limitados os estudos que examinam o Marabaixo como pratica
de promocdo da satide mental. Simonian, Silva e Nunes Filho (2022) evidenciam a necessidade de
pesquisas que articulem impactos emocionais, vinculos comunitdrios e dimensdes identitarias da
tradigao.

Investigacdes longitudinais poderiam analisar efeitos do Marabaixo em diferentes geracdes,
especialmente entre jovens que vivenciam situagdes de discriminagdo racial. Estudos comparativos

também seriam valiosos para compreender como praticas culturais fortalecem resiliéncia coletiva.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

Ademais, ¢ urgente que politicas publicas de satde e educacao reconhecam o Marabaixo como
estratégia legitima de cuidado comunitario, alinhada a Psicologia Comunitaria e a promog¢ao de saude
mental antirracista. Como afirma Munanga (2014), ndo ha equidade racial sem valorizacdo plena da

cultura negra.

4 CONSIDERACOES FINAIS

O presente estudo buscou compreender o Marabaixo como uma pratica cultural afro-amapaense
dotada de poténcia psicossocial, politica e identitaria, situando-o no horizonte da Psicologia
Comunitaria e da promocgao da saide mental antirracista. Ao longo da revisao narrativa realizada, foi
possivel evidenciar que o racismo atua como determinante social central da saude mental das
populacdes negras, influenciando trajetdrias de vida desde a infancia e configurando um conjunto de
experiéncias de sofrimento que perpassam corpo, subjetividade e vinculos comunitarios.

Nesse cendrio, praticas culturais negras adquirem relevancia ndo apenas como expressoes
artisticas ou religiosas, mas como estratégias coletivas de resisténcia, dispositivos de produgdo de
sentido e tecnologias de cuidado construidas historicamente por comunidades afrodescendentes. A
literatura analisada permite afirmar que a cultura negra — por meio da ancestralidade, da
espiritualidade, da musicalidade e da organizagdo comunitaria — constitui um campo privilegiado de
elaboracdo simbdlica do sofrimento e de fortalecimento identitario frente as estruturas de opressao.

A analise realizada demonstra que o Marabaixo, no contexto amapaense, materializa de forma
exemplar esses processos. Ao articular canto, danga, ladainha, tambor e narrativas de ancestralidade,
a tradig¢do organiza experiéncias coletivas de pertencimento, atualiza memorias negras e transforma
dor e violéncia historica em afirmacao identitaria. Trata-se de um espago de sociabilidade e cuidado
que favorece a autoestima, reforca vinculos afetivos, amplia o senso de dignidade e fortalece a
resisténcia ao racismo. Esses elementos o qualificam como dispositivo psicossocial comunitério,
alinhado aos principios da Psicologia Comunitéria e a critica antirracista.

A tradigdo também destaca o protagonismo das mulheres negras — especialmente das caixeiras
— que preservam, orientam e transmitem saberes ancestrais, reafirmando sua centralidade na
sustentacdo das redes comunitérias e na continuidade histoérica do Marabaixo. Tal protagonismo revela
que qualquer politica ou intervencdo que busque reconhecer o valor terapéutico do Marabaixo deve,
necessariamente, integrar uma perspectiva interseccional que considere raga, género e territorio.

Ao avaliar as lacunas da producdo cientifica, observa-se que, embora existam estudos
relevantes sobre a historia, simbolismo e territorialidade do Marabaixo, sdo ainda incipientes as
pesquisas que investigam sistematicamente seus efeitos na saude mental. Esse vazio tedrico reforca a
necessidade de investigacdes que dialoguem com metodologias participativas, pesquisas etnograficas

de longo prazo, estudos de recepcdo cultural e andlises que contemplem diferentes geracdes,

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

especialmente criangas e jovens negros, para compreender como a tradi¢do contribui para a construgao
de resiliéncia comunitaria em contextos marcados pelo racismo.

Diante dos achados desta revisdo, defende-se que o Marabaixo deve ser reconhecido e
valorizado como pratica legitima de promoc¢do da saude mental, considerando sua capacidade de
produzir acolhimento, identidade positiva, coesdo comunitaria e resisténcia antirracista. Para tanto,
torna-se urgente que politicas publicas — especialmente nas areas de saude, educagdo e cultura —
incorporem de maneira estrutural e ndo apenas folclorizada os saberes produzidos pelas comunidades
negras amapaenses.

Como desdobramentos praticos, aponta-se:

v a necessidade de programas de saude mental que incluam o Marabaixo como ferramenta
comunitaria de cuidado, em didlogo com praticas tradicionais e com a Psicologia Comunitaria;

v a formacao de profissionais de saude e educagdo para atuacao culturalmente sensivel, com
competéncias para reconhecer o valor terapéutico das expressdes culturais negras;

v o fortalecimento das politicas culturais que valorizem o protagonismo feminino no Marabaixo

e assegurem a continuidade da tradicdo;

v 0 incentivo a pesquisa interdisciplinar sobre cultura, saude mental e racialidade, com foco no

contexto amazonico € amapaense.

Em sintese, o estudo evidencia que o Marabaixo transcende sua dimensao cultural e festiva: ele
se constitui como lugar de cura, resisténcia e reconstrucao da vida coletiva, oferecendo as comunidades
afrodescendentes do Amapéa um repertorio de enfrentamento ao racismo e de promocdo de saude
mental que emerge de sua propria historia e ancestralidade. Reafirmar o Marabaixo como pratica
psicossocial € reiterar que a cultura negra nao ¢ acessorio da vida social, mas fundamento ético,

politico, social e afetivo para a construcao de sociedades mais justas, equitativas e solidarias.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



ReGeo

REFERENCIAS

ALMEIDA, L. S. Praticas culturais e saude mental: impactos psicossociais de manifestagdes afro-
brasileiras. Revista Saude & Cultura, v. 5, n. 2, p. 45-58, 2020.

ALMEIDA, J. R.; SANTOS, M. C. Marabaixo: danga da resisténcia e identidade afro-amapaense.
Revista de Estudos Culturais, v. 12, n. 2, p. 55-72, 2018.

AMAPA. Governo do Estado. Relatorio de Satide Mental da Juventude Amapaense. Macapa: GEA,
2023. [Informagdo genérica citada no texto].

BAUMEISTER, R. F.; LEARY, M. R. Writing narrative literature reviews. Review of General
Psychology, v. 1, n. 3, p. 311-320, 1997.

BEZERRA, M. A.; SILVA, J. M. Racismo, desigualdade e satide mental no Brasil. Revista Satude e
Sociedade, v. 23, n. 3, p. 743-757, 2014.

BRASIL. Ministério da Saude. Relatério de Equipamentos da RAPS no Brasil. Brasilia: MS, 2024.
CAMPBELL, C.; JOVCHELOVITCH, S. Health, community and development: towards a social
psychology of participation. Journal of Community & Applied Social Psychology, v. 10, n. 4, p. 255—
270, 2000.

CARDOSO, A. L.; SILVA, P. F. Rituais de resisténcia cultural no Amapa: o Marabaixo como
memoria coletiva. Revista Brasileira de Historia e Cultura, v. 15, n. 3, p. 201-219, 2020.

COLLINS, Patricia Hill. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of
Empowerment. 3. ed. New York: Routledge, 2019.

EAGLETON, Terry. The Idea of Culture. Oxford: Blackwell, 2000.
FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Trad. Renato da Silveira. Salvador: EDUFBA, 2008.

FERREIRA, M. O.; ALMEIDA, L. S. Praticas culturais negras e saide mental: resisténcia e cuidado
nas comunidades afro-brasileiras. Revista Psicologia & Sociedade, v. 32, n. 4, p. 1-12, 2020.

FORD, C.; AIRHIHENBUWA, C. Critical race theory, race equity, and public health. Ethnicity &
Disease, v. 20, n. 3, p. 1-8, 2010.

FREITAS, Neliane Alves de. “E uma questdo de pele, é uma questio de cor, Curiai mostra tua
cara!”: A identidade cultural e institucional da Escola Quilombola Estadual José Bonifacio. Macapa:

UNIFAP, 2023. Dissertagdo (Mestrado em Educagao).

GEE, G. C. et al. A life course perspective on racism: developmental implications for the study of
racial inequities in health. American Journal of Public Health, v. 102, n. 5, p. 966-974, 2012.

GEERTZ, Clifford. A interpretacdo das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1973.
GILROY, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. London: Verso, 2001.

GOMES, Nilma Lino. Educacao, identidade negra e politicas de reconhecimento. Belo Horizonte:
Auténtica, 2017.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21




ReGeo

GOMES, R. F.; COSTA, L. M. Cultura e subjetividade: o papel do Marabaixo na saude mental de
comunidades negras. Psicologia e Sociedade, v. 31, n. 1, p. 44-58, 2019.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.
GORDON, Lewis. Filosofia da libertagao negra. Sao Paulo: Perspectiva, 2020.

GOUVEIA, M.; ZANELLO, V. M. L. Saude mental e racismo contra negros: producao bibliografica
brasileira dos ultimos quinze anos. Psicologia: Ciéncia e Profissao, v. 38, n. 3, p. 450-464, 2018.

GREEN, B. N.; JOHNSON, C.; ADAMS, A. Writing narrative literature reviews for peer-reviewed
journals. Journal of Chiropractic Medicine, v. 5, p. 101-117, 2006.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pés-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997.
HALL, Stuart. Da diaspora: identidades e mediac¢des culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003.

HARVEY, L.; MASUD, H. Community and historical trauma: collective healing and social
transformation. Journal of Community Psychology, v. 47, n. 6, p. 1238—-1252, 2019.

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educagao como pratica da liberdade. Sdo Paulo: Martins
Fontes, 2019.
(Original: Teaching to Transgress, 1994.)

INSTITUTO DO PATRIMONIO HISTORICO E ART{STICO NACIONAL — IPHAN. Livro de
Registro das Celebragdes: reconhecimento do Marabaixo como Patriménio Cultural do Brasil.
Brasilia: IPHAN, 2018.

JASON, Leonard. Principles of Social Psychology in Community Interventions. American Journal of
Community Psychology, v. 64, n. 1-2, p. 60-72, 2019.

JASON, Leonard. The Essential Handbook of Community Psychology. New York: Wiley, 2021.

JONES, C. Levels of racism: a theoretic framework. American Journal of Public Health, v. 90, n. 8,
p. 1212-1215, 2000.

KILOMBA, Grada. Memorias da plantagdo: episddios de racismo cotidiano. Sdo Paulo: Cobogo,
2019.

KIRMAYER, L. J. Culture and psychotherapy in a globalizing world. Transcultural Psychiatry, v. 51,
n. 3, p. 299-318, 2014.

KLEINMAN, A. Culture and Depression: Studies in the Anthropology and Cross-Cultural
Psychiatry. Berkeley: University of California Press, 2012.

KRIEGER, Nancy. Discrimination and health inequities. Social Epidemiology, v. 14, n. 2, p. 643—
658, 2014.

MBEMBE, Achille. Necropolitica. Sao Paulo: n-1 Edi¢des, 2018.

MELDO, E.; SILVA, E. Racismo, desigualdades estruturais e saude mental. Revista Psicologia
Politica, v. 15, n. 33, p. 101-120, 2015.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21




ReGeo

MONTERO, Maritza. Introduccion a la psicologia comunitaria. Buenos Aires: Paidos, 2006.
MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mesticagem no Brasil. 2. ed. Petropolis: Vozes, 2004.

MUNANGA, Kabengele. Prefacio. In: CARONE, I.; BENTO, M. A. S. (Org.). Psicologia social do
racismo. Petropolis: Vozes, 2014. p. 9-11.

NASCIMENTO, V. L.; OLIVEIRA, C. R. Marabaixo ¢ memoria coletiva: tradicao e identidade
afrodescendente no Amapa. Psicologia & Sociedade, v. 31, n. 4, p. 91-106, 2019.

NELSON, G.; PRILLELTENSKY, I. Community Psychology: In Pursuit of Liberation and Well-
Being. 2. ed. London: Palgrave, 2021.

OMS - Organizacao Mundial da Satude. Depression and Other Common Mental Disorders: Global
Health Estimates. Geneva: WHO, 2017.

PARADIES, Y. et al. Racism as a determinant of health: a systematic review. PLOS ONE, v. 10, n. 9,
p. 1-48, 2015.

PIZA, E. A construgdo social do embranquecimento e seus impactos subjetivos. Cadernos de
Psicologia Social, v. 16, n. 2, p. 77-89, 2014.

PRIEST, N. et al. Racial discrimination and child health. American Journal of Public Health, v. 103,
n. 10, p. 1872-1879, 2013.

PRILLELTENSKY, Isaac. Wellness and fairness: two foundations of community psychology.
American Journal of Community Psychology, v. 67, n. 1-2, p. 1-14, 2020.

PRILLELTENSKY, Isaac. The Laughing Guide to Well-Being. New York: Rowman & Littlefield,
2021.

RAPPAPORT, J. Terms of empowerment/exemplars of prevention: toward a theory for community
psychology. American Journal of Community Psychology, v. 15, n. 2, p. 121-148, 1987.

REICH, Stephanie M. Community Psychology and Community Development. New York: Routledge,
2022.

RIBEIRO, A. P.; SOUZA, M. G. Caixeiras do Marabaixo: género, cultura e resisténcia. Feminismos,
v. 8, n. 1, p. 88-102, 2020.

ROTHER, E. T. Revisao narrativa: importancia e metodologia. Revista Acta Paulista de
Enfermagem, v. 20, n. 2, p. 5-6, 2007.

SANTOS, J. P.; FERNANDES, R. M. Redes de solidariedade e praticas culturais negras na
Amazodnia. Cadernos de Psicologia Comunitaria, v. 22, n. 2, p. 135-150, 2018.

SANTOS, A.; PEREIRA, R. Cultura negra e identidade. Revista Estudos Afro-Brasileiros, v. 4, n. 1,
p. 11-29, 2019.

SILVA, A. C. R.; ARAUJO, C. O. Praticas culturais e saude mental: estudo etnografico. Revista
Brasileira de Psicologia, v. 77, n. 1, p. 45-70, 2021.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21




ReGeo

SIMONIAN, L. T. L.; SILVA, A. C. R.; NUNES FILHO, E. P. Resiliéncia cultural citadina em
Macapé: a trajetdria e a territorialidade do Marabaixo. Revista Tempo Amazoénico, v. 11, n. 1, p. 76—
103, 2022.

SODRE, Muniz. O terreiro e a cidade. Petropolis: Vozes, 2002.

TARTAGLIA, Edna. O Ciclo do Marabaixo macapaense: discursos, lutas e representagcdes. Cadernos
de Linguagem e Sociedade, v. 19, n. 1, p. 233-250, 2018.

TARTAGLIA, Ednaldo. Os sujeitos do Ciclo do Marabaixo e a Igreja Catolica. Sdo Carlos: Pedro &
Jodo Editores; UNIFAP, 2021.

VIDEIRA, Piedade Lino. Batuques, folias e ladainhas: a cultura do Quilombo do Cria-t. Fortaleza:
UFC, 2013.

VIDEIRA, Piedade Lino. Marabaixo, dan¢a afrodescendente: significando a identidade étnica do
negro amapaense. 2. ed. Curitiba: Brazil Publishing, 2020.

WILLIAMS, D.; MOHAMMED, S. Racism and health I: pathways and scientific evidence.
American Behavioral Scientist, v. 57, n. 8, p. 1152—-1173, 2010.

YOSSO, T. Whose culture has capital? A critical race theory discussion. Race Ethnicity and
Education, v. 8, n. 1, p. 69-91, 2005.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21



