
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

MARABAIXO E PSICOLOGIA COMUNITÁRIA: PRÁTICAS CULTURAIS COMO 

INTERVENÇÃO PARA A PROMOÇÃO DA SAÚDE MENTAL ANTIRRACISTA NO 

CONTEXTO AMAZÔNICO 

 

MARABAIXO AND COMMUNITY PSYCHOLOGY: CULTURAL PRACTICES AS AN 

INTERVENTION FOR THE PROMOTION OF ANTIRACIST MENTAL HEALTH IN THE 

AMAZONIAN CONTEXT 

 

MARABAIXO Y PSICOLOGÍA COMUNITARIA: PRÁCTICAS CULTURALES COMO 

INTERVENCIÓN PARA LA PROMOCIÓN DE LA SALUD MENTAL ANTIRRACISTA EN 

EL CONTEXTO AMAZÓNICO 

 

 
10.56238/revgeov16n5-294 

 

Cláudio Afonso Soares  

Doutor em Psicologia Educacional  

Instituição: Centro Universitário FIEO 

 E-mail: afonsoclaudiosoares@gmail.com  

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7173-3517  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6921313388330437 

 

Piedade Lino Videira 

Pós-doutorado em Educação Brasileira 

Instituição: Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) 

E-mail: piedadevideira08@gmail.com 

Orcid: 0000-0001-5325-9073 

Lattes: 4269580489108934 

 

Arlan Amanajás Pinto  

Mestre em Desenvolvimento Regional Instituição:  

Instituição: Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) 

 E-mail: arlan@unifap.br  

Orcid: http://orcid.org/0000-0002-5629-6352  

Lattes: https://lattes.cnpq.br/8033962161093557 

 

Rodrigo Maciel Trindade  

Mestre em Comunicação, Linguagens e Cultura  

Instituição: Universidade da Amazônia (UNAMA) 

E-mail: rodrigo.trindade@ueap.edu.br  

Orcid: https://orcid.org/0009-0003-4281-8118  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7353697010597224 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

Adriana Barbosa Ribeiro  

Doutora em Psicologia  

Instituição: Instituto Federal do Amapá (IFAP) 

E-mail: adriana.ribeiro@ifap.edu.br 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6725-3104 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6728032631021162 

 

Geremias Mendes Sousa 

Mestrando em Ciências em Tecnologias Emergentes na Educação 

Instituição: Must University 

E-mail: psicologo.geremias@gmail.com 

Orcid: 0009-0009-9058-2094 

Lattes: 5914212087606566 
 

RESUMO 

Este artigo analisa o Marabaixo, manifestação cultural afro-amapaense, como intervenção psicossocial 

e prática antirracista no âmbito da Psicologia Comunitária. A partir de uma revisão narrativa da 

literatura, foram examinados estudos nacionais e internacionais sobre racismo, saúde mental, cultura 

e epistemologias negras, articulando-os a pesquisas antropológicas e socioculturais sobre o Marabaixo. 

Os resultados evidenciam que o racismo constitui um determinante central do sofrimento psíquico de 

populações afrodescendentes, afetando especialmente crianças, adolescentes e jovens. Em 

contrapartida, práticas culturais negras emergem como dispositivos coletivos de cuidado, 

fortalecimento identitário e produção de resiliência. O Marabaixo, ao integrar música, movimento, 

espiritualidade, ancestralidade e coletividade, opera como tecnologia comunitária de saúde mental, 

promovendo pertencimento, dignidade e continuidade histórica. Suas dimensões estéticas e afetivas 

favorecem a elaboração simbólica da dor, a reconstrução da autoestima e o enfrentamento do racismo 

estrutural. Além disso, o protagonismo feminino das caixeiras e a centralidade da memória coletiva 

reforçam seu caráter político e terapêutico. Conclui-se que compreender o Marabaixo como 

intervenção psicossocial e antirracista amplia as possibilidades de cuidado em saúde mental, 

oferecendo subsídios para políticas públicas que valorizem práticas culturais negras como recursos 

legítimos de promoção da vida, da resistência e da equidade racial. 

 

Palavras-chave: Marabaixo. Psicologia Comunitária. Racismo. Saúde Mental. Epistemologias 

Negras. Intervenção Psicossocial. 

 

ABSTRACT 

This article analyzes Marabaixo, an Afro-Amapense cultural manifestation, as a psychosocial 

intervention and antiracist practice within the field of Community Psychology. Based on a narrative 

literature review, national and international studies on racism, mental health, culture, and Black 

epistemologies were examined and articulated with anthropological and sociocultural research on 

Marabaixo. The findings show that racism is a central determinant of psychological distress among 

Afro-descendant populations, particularly affecting children, adolescents, and young people. In 

contrast, Black cultural practices emerge as collective devices of care, identity strengthening, and 

resilience-building. Marabaixo, by integrating music, movement, spirituality, ancestry, and 

community, operates as a community technology of mental health, promoting belonging, dignity, and 

historical continuity. Its aesthetic and affective dimensions support the symbolic elaboration of pain, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

the reconstruction of self-esteem, and the confrontation of structural racism. Furthermore, the central 

role of women—especially the caixeiras—and the prominence of collective memory reinforce its 

political and therapeutic nature. It is concluded that understanding Marabaixo as a psychosocial and 

antiracist intervention broadens the possibilities for mental health care, offering guidance for public 

policies that value Black cultural practices as legitimate resources for promoting life, resistance, and 

racial equity. 

 

Keywords: Marabaixo. Community Psychology. Racism. Mental Health. Black Epistemologies. 

Psychosocial Intervention. 

 

RESUMEN 

Este artículo analiza el Marabaixo, manifestación cultural afro-amapaense, como intervención 

psicosocial y práctica antirracista en el ámbito de la Psicología Comunitaria. A partir de una revisión 

narrativa de la literatura, se examinaron estudios nacionales e internacionales sobre racismo, salud 

mental, cultura y epistemologías negras, articulándolos con investigaciones antropológicas y 

socioculturales sobre el Marabaixo. Los resultados evidencian que el racismo constituye un 

determinante central del sufrimiento psíquico de las poblaciones afrodescendientes, afectando 

especialmente a niños, adolescentes y jóvenes. En contrapartida, las prácticas culturales negras 

emergen como dispositivos colectivos de cuidado, fortalecimiento identitario y producción de 

resiliencia. El Marabaixo, al integrar música, movimiento, espiritualidad, ancestralidad y colectividad, 

opera como una tecnología comunitaria de salud mental, promoviendo pertenencia, dignidad y 

continuidad histórica. Sus dimensiones estéticas y afectivas favorecen la elaboración simbólica del 

dolor, la reconstrucción de la autoestima y el enfrentamiento del racismo estructural. Además, el 

protagonismo femenino de las caixeiras y la centralidad de la memoria colectiva refuerzan su carácter 

político y terapéutico. Se concluye que comprender el Marabaixo como una intervención psicosocial 

y antirracista amplía las posibilidades de cuidado en salud mental, ofreciendo subsidios para políticas 

públicas que valoren las prácticas culturales negras como recursos legítimos de promoción de la vida, 

la resistencia y la equidad racial. 

 

Palabras clave: Marabaixo. Psicología Comunitaria. Racismo. Salud Mental. Epistemologías Negras. 

Intervención Psicosocial.



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

1 INTRODUÇÃO 

A Psicologia Comunitária parte do princípio de que os processos de saúde e adoecimento são 

indissociáveis das condições históricas, políticas e culturais que estruturam a vida coletiva, 

compreensão amplamente defendida na literatura internacional por autores como Prilleltensky (2020), 

ao enfatizar que bem-estar e justiça social são inseparáveis; Jason (2019), ao situar a saúde em diálogo 

direto com os sistemas comunitários e ambientais; e Harvey e Masud (2019), que destacam a influência 

dos contextos históricos e socioculturais nas formas de sofrimento e resistência coletiva. Assim, 

compreender o sofrimento psíquico de populações negras no Brasil exige considerar o legado da 

escravidão, o racismo estrutural e as desigualdades que atravessam suas trajetórias, manifestando-se 

em índices elevados de pobreza, desemprego, escolarização precária e acesso limitado a direitos sociais 

básicos (Bezerra & Silva, 2014; Melo & Silva, 2015). Tais desigualdades, além de comprometerem a 

sobrevivência material, produzem efeitos significativos sobre a saúde mental, reforçando 

vulnerabilidades e perpetuando ciclos de sofrimento. 

Na Amazônia Amapaense que é marcada pela forte presença de comunidades negras urbanas e 

quilombolas, essas desigualdades adquirem contornos ainda mais complexos. O Estado do Amapá 

conta com número reduzido de equipamentos de saúde mental — apenas seis Centros de Atenção 

Psicossocial (CAPS) em 2024 —, o que é insuficiente diante da crescente demanda por cuidados 

psicossociais (Brasil, 2024). Ao mesmo tempo, dados nacionais revelam que o Brasil possui algumas 

das maiores prevalências de depressão e ansiedade da América Latina (OMS, 2017), cenário que se 

agrava no contexto amapaense, onde estudos recentes indicam que adolescentes vivenciam sintomas 

frequentes de tristeza, angústia, estresse, baixa autoestima e desesperança, frequentemente vinculados 

às desigualdades raciais e sociais (Amapá, 2023). 

A vivência cotidiana do racismo no Amapá não afeta apenas o bem-estar psicológico individual; 

ela também fragiliza vínculos comunitários, desorganiza redes de apoio e compromete o sentimento 

de pertencimento, conforme apontam estudos que analisam os efeitos coletivos da discriminação racial 

sobre a saúde e a coesão social (Williams & Mohammed, 2010; Paradies et al., 2015). Diante desse 

quadro, torna-se fundamental pensar estratégias de cuidado ancoradas nas próprias formas de 

organização e resistência das comunidades negras, valorizando saberes locais, espiritualidades, 

memórias e práticas culturais que historicamente sustentam processos de resiliência (Hooks, 1994; 

Munanga, 2014; Kirmayer, 2014; Santos & Pereira, 2019). 

É nesse horizonte que se insere o Marabaixo, manifestação cultural afro-amapaense que articula 

dança, canto, ladainhas, religiosidade e ancestralidade. Mais do que uma celebração, o Marabaixo 

constitui um espaço de encontro, troca de saberes e reafirmação identitária (Videira, 2020). Em sua 

prática estão presentes elementos centrais da Psicologia Comunitária: a construção de redes de 

solidariedade, o fortalecimento do pertencimento e a ressignificação coletiva das experiências de 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

opressão, aspectos evidenciados por estudos que analisam o Marabaixo como espaço de memória e 

fortalecimento comunitário (Nascimento & Oliveira, 2019). Ao atualizar a memória de resistência dos 

antepassados, o Marabaixo se afirma como uma verdadeira tecnologia cultural de vida, dignidade e 

continuidade histórica, tal como argumentam autores que o compreendem como ritual de resistência e 

afirmação identitária afro-amapaense (Cardoso & Silva, 2020). 

Considerando esse contexto, este artigo propõe analisar o Marabaixo como uma manifestação 

cultural que ganha contorno de intervenção psicossocial e prática antirracista no campo da Psicologia 

Comunitária, destacando seu potencial para minimizar os impactos do racismo sobre a saúde mental 

de comunidades afrodescendentes do Amapá. Defende-se que práticas culturais enraizadas na 

ancestralidade funcionam como dispositivos de cuidado coletivo e de resistência política, oferecendo 

repertórios de cura, identidade e fortalecimento comunitário. Ao integrar cultura e Psicologia 

Comunitária, este estudo busca contribuir para a construção de estratégias de cuidado que reconheçam 

a potência dos saberes tradicionais como recursos centrais para a promoção da saúde mental e da 

equidade racial no Brasil. 

 

2 METODOLOGIA 

Este estudo caracteriza-se como uma revisão narrativa da literatura, orientada pelo campo da 

Psicologia Comunitária e pelos estudos críticos em saúde mental e relações raciais. A opção por uma 

revisão narrativa justifica-se pela necessidade de articular, de forma ensaística e interpretativa, 

diferentes campos de conhecimento – psicologia, antropologia, história, educação, estudos culturais e 

decoloniais – para compreender o Marabaixo como prática cultural e intervenção psicossocial 

antirracista, conforme recomenda a literatura metodológica que destaca o caráter integrativo, reflexivo 

e ampliado desse tipo de revisão (Rother, 2007; Baumeister & Leary, 1997; Green, Johnson & Adams, 

2006). 

Mais do que mapear exaustivamente toda a produção existente, a proposta foi construir uma 

leitura crítica e reflexiva sobre como o racismo impacta a saúde mental de populações 

afrodescendentes e de que maneira práticas culturais, em especial o Marabaixo no Amapá, podem 

funcionar como dispositivos de cuidado coletivo, resistência e fortalecimento identitário. 

 

2.1 PROCEDIMENTOS DE BUSCA E SELEÇÃO DO MATERIAL 

A seleção do material bibliográfico foi realizada de forma intencional e criteriosa, que 

comtemplou produções que dialogassem diretamente com três eixos centrais: 

1. Racismo e saúde mental em populações negras; 

2. Psicologia Comunitária e intervenções culturais no campo da saúde mental coletiva; 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

3. Marabaixo e cultura afro-amapaense, com foco em identidade, memória, resistência e 

territorialidade. 

 

Foram consultadas, de maneira articulada, fontes acadêmicas e institucionais, incluindo artigos 

científicos, livros, dissertações, relatórios e documentos de órgãos oficiais. As buscas foram feitas, 

sobretudo, em bases como SciELO, Periódicos CAPES, Google Scholar e repositórios de 

universidades, além de obras de referência em formato de livro, consideradas fundamentais para o 

debate sobre cultura negra, ancestralidade e racismo. 

Como critério geral, privilegiaram-se textos: 

✓ publicados, majoritariamente, entre 2000 e 2025, sem excluir obras clássicas anteriores 

consideradas fundamentais para o embasamento teórico (por exemplo, estudos de referência 

sobre cultura, identidade, racismo e psicologia comunitária); 

✓ escritos em português e/ou inglês; 

✓ que abordassem pelo menos um dos seguintes eixos: 

a) impactos do racismo na saúde mental; 

b) práticas culturais negras como forma de resistência, cuidado ou promoção de saúde; 

c) análises históricas, etnográficas ou culturais sobre o Marabaixo e o contexto afro-amapaense. 

 

Materiais que tratavam de manifestações culturais sem relação com a temática racial, ou textos 

que mencionavam o Marabaixo apenas de modo descritivo, sem articulação com identidade, resistência 

ou saúde, foram considerados secundários e utilizados apenas quando contribuíam para a 

contextualização histórica e cultural. 

Por se tratar de uma revisão narrativa, não se pretendeu exaurir toda a produção sobre o tema, 

mas sim compor um corpus teórico coerente com o objetivo do estudo, permitindo uma análise 

aprofundada e situada da articulação entre racismo, saúde mental, psicologia comunitária e Marabaixo. 

 

2.2 PROCEDIMENTOS DE ANÁLISE 

A análise do material selecionado foi conduzida de forma qualitativa, interpretativa e temática, 

inspirada nos princípios da Psicologia Comunitária e dos estudos culturais. O processo envolveu: 

1. Leitura compreensiva dos textos, com atenção especial às passagens que discutiam: 

✓ os efeitos psicossociais do racismo; 

✓ o papel das práticas culturais negras na produção de saúde e pertencimento; 

✓ os significados do Marabaixo para as comunidades afrodescendentes do Amapá. 

2. Organização do material em eixos temáticos, que posteriormente estruturaram a revisão de 

literatura por meio de uma síntese integrativa, em que se desenvolveu uma articulação crítica 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

entre os textos, buscando identificar convergências, tensões e silenciamentos na produção 

acadêmica sobre racismo, saúde mental e práticas culturais negras, com especial atenção ao 

lugar ocupado (ou não) pelo Marabaixo nesse debate. E também a construção de uma síntese 

interpretativa, na qual o Marabaixo é compreendido como dispositivo psicossocial 

comunitário, articulando memória, ancestralidade, espiritualidade e resistência política frente 

ao racismo estrutural, e por fim se estruturou do seguinte modo: 

✓ racismo, saúde mental e comunidades afrodescendentes; 

✓ psicologia comunitária e intervenções culturais; 

✓ cultura, identidade e resistência afro-brasileira; 

✓ o Marabaixo no contexto amapaense; 

✓ o Marabaixo como intervenção psicossocial e prática antirracista; 

✓ lacunas e perspectivas para pesquisas futuras. 

 

Dessa forma, a metodologia adotada não se restringe a uma sistematização técnica de dados, 

mas se orienta por uma perspectiva crítico-comunitária e decolonial, que reconhece a centralidade dos 

saberes produzidos pelas próprias comunidades negras e pelas tradições culturais afro-amapaenses na 

construção de práticas de cuidado e promoção de saúde mental antirracista. 

 

3 REVISÃO DE LITERATURA 

A presente revisão de literatura está organizada a partir dos eixos temáticos identificados 

durante a leitura interpretativa e qualitativa do material selecionado, conforme os procedimentos 

descritos na metodologia. Esses eixos não foram definidos previamente, mas emergiram do diálogo 

crítico entre os estudos sobre racismo, saúde mental, psicologia comunitária, práticas culturais negras 

e produções específicas sobre o Marabaixo. 

Como se trata de uma revisão narrativa, o objetivo não é apresentar uma sistematização 

exaustiva da produção acadêmica, mas construir uma compreensão integrada que articule dimensões 

históricas, culturais, políticas e psicossociais relacionadas à experiência negra no Amapá. Assim, a 

literatura foi organizada em seis eixos principais: 

1. Racismo, saúde mental e comunidades afrodescendentes – aborda o racismo como 

determinante social da saúde, destacando seus efeitos psicossociais em crianças, adolescentes 

e adultos negros. 

2. Psicologia Comunitária e intervenções culturais – discute o papel das práticas comunitárias e 

culturais nos processos de cuidado coletivo, autonomia e fortalecimento identitário. 

3. Cultura, identidade e resistência afro-brasileira – apresenta a ancestralidade, a construção 

identitária e a resistência cultural como elementos centrais das práticas negras no Brasil. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

4. O Marabaixo no contexto amapaense – descreve a tradição, a história, a territorialidade e os 

significados socioculturais do Marabaixo. 

5. Marabaixo como intervenção psicossocial e antirracista – analisa o Marabaixo como prática de 

cuidado coletivo, fortalecimento da autoestima, dispositivo terapêutico e forma de 

enfrentamento ao racismo. 

6. Lacunas e perspectivas para pesquisas futuras – sintetiza limitações da produção científica e 

indica caminhos de investigação. 

 

A partir desses eixos, a revisão integra autores clássicos e contemporâneos, evidenciando como 

o Marabaixo, enquanto prática cultural afro-amapaense, pode ser compreendido como estratégia 

comunitária de promoção de saúde mental, resiliência, memória e resistência ao racismo estrutural. 

 

3.1 RACISMO, SAÚDE MENTAL E COMUNIDADES AFRODESCENDENTES 

O racismo constitui um dos mais persistentes mecanismos de desigualdade social e seus efeitos 

extrapolam a esfera econômica, impactando profundamente a saúde mental de populações negras. 

Williams e Mohammed (2010) demonstram que o racismo opera tanto na reprodução de desigualdades 

estruturais quanto no comprometimento direto do bem-estar psicológico, ao produzir estresse contínuo, 

vigilância emocional e desgaste psicofisiológico. Na mesma direção, Krieger (2014) evidencia que o 

racismo funciona como um determinante biológico e psicossocial que atravessa toda a trajetória de 

vida das populações negras, influenciando condições de saúde, experiências subjetivas e processos de 

adoecimento.  

Além disso, Jones (2000) descreve como os níveis estrutural, institucional e internalizado do 

racismo moldam oportunidades, expectativas sociais e vivências emocionais, contribuindo para o 

sofrimento psíquico e a ruptura de vínculos comunitários. Complementarmente, o modelo proposto 

por Ford e Airhihenbuwa (2010) reforça que as desigualdades raciais em saúde resultam de processos 

históricos e sociopolíticos que produzem sofrimento, ampliam vulnerabilidades e afetam redes de 

apoio coletivas, evidenciando a necessidade de compreender o racismo como determinante central da 

saúde mental. 

A literatura evidencia que a discriminação racial funciona como estressor psicossocial crônico, 

capaz de gerar ansiedade, depressão, baixa autoestima e desorganização identitária (Paradies et al., 

2015). No Brasil, Gouveia e Zanello (2018) apontam que, apesar do avanço das pesquisas, os impactos 

do racismo na saúde mental ainda são insuficientemente considerados nas políticas públicas, o que 

amplia a vulnerabilidade de crianças, adolescentes e adultos negros. 

Crianças e jovens configuram grupo de altíssima sensibilidade aos efeitos do racismo. Priest et 

al., (2013) argumentam que a exposição precoce à discriminação compromete o desenvolvimento 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

socioemocional, interfere no desempenho escolar e alimenta trajetórias de exclusão. 

Complementarmente, Gee et al., (2012) destacam que experiências reiteradas de racismo são 

biologicamente incorporadas, afetando processos neuropsicológicos e aumentando a predisposição a 

transtornos mentais ao longo da vida. 

Outro aspecto relevante é o processo de embranquecimento simbólico, que induz sujeitos 

negros a rejeitarem sua identidade racial como estratégia de sobrevivência em uma sociedade 

hegemônica e excludente. Piza (2014) enfatiza que essa dinâmica produz danos subjetivos profundos, 

reforçando sentimentos de inferioridade e fragilidade identitária. Assim, o racismo não se limita a 

agressões externas: ele atravessa a formação da subjetividade, tornando-se fonte potente de sofrimento 

psíquico. 

 

3.2 PSICOLOGIA COMUNITÁRIA E INTERVENÇÕES CULTURAIS 

A Psicologia Comunitária compreende o sofrimento humano como um fenômeno inseparável 

das condições históricas, políticas e culturais que moldam a vida das pessoas. Para Montero (2006), 

sua tarefa é promover transformação social por meio do fortalecimento da autonomia coletiva, da 

participação democrática e da construção de redes de apoio. Pesquisas internacionais recentes reforçam 

essa compreensão: Prilleltensky (2021) destaca que bem-estar, justiça social e saúde comunitária só 

podem ser entendidos a partir das estruturas de poder que moldam a vida cotidiana; Reich (2022) 

demonstra que redes de apoio, sistemas comunitários e dinâmicas coletivas são determinantes centrais 

para o desenvolvimento humano e para a proteção frente a contextos de vulnerabilidade. Ao lado, Jason 

(2021) evidencia que participação comunitária, empoderamento e engajamento social são pilares 

essenciais para enfrentar desigualdades estruturais e produzir saúde em contextos marcados por 

opressões históricas.. 

Nesse campo, a cultura torna-se recurso central na produção de saúde e resistência. Hall (1997) 

concebe a cultura como espaço de disputa e afirmação identitária, onde grupos subalternizados 

elaboram narrativas que desafiam o poder hegemônico. Eagleton (2000) reforça que a cultura não é 

neutra, mas cenário de tensões entre dominação e resistência. 

Estudos evidenciam que práticas culturais afro-brasileiras — como samba de roda, jongo, 

maracatu e capoeira — funcionam como suportes psicossociais, promovendo autoestima, 

pertencimento e resiliência (Ferreira & Almeida, 2020). Kirmayer (2014) destaca que rituais coletivos 

permitem ressignificar a dor, favorecendo o enfrentamento de traumas e adversidades. 

Assim, no âmbito da Psicologia Comunitária, práticas culturais são compreendidas como 

estratégias coletivas de cuidado, resistência e produção de saúde, pois articulam memória, 

ancestralidade, território, espiritualidade e solidariedade, constituindo-se como dispositivos simbólicos 

capazes de reorganizar a vida social e subjetiva frente às violências estruturais. Segundo Kirmayer 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

(2014), práticas culturais operam como “ecologias de cura”, ativando narrativas, rituais e vínculos 

comunitários que ampliam a capacidade de enfrentamento do sofrimento e restauram a continuidade 

das pessoas com sua história e seu grupo. Nessa mesma direção, Nelson e Prilleltensky (2021) 

destacam que práticas culturais fortalecem o empoderamento coletivo, promovendo agência, 

participação e justiça social, ao mesmo tempo em que desconstroem discursos hegemônicos que 

inferiorizam populações racializadas. 

Para Campbell e Jovchelovitch (2000), a cultura constitui um reservatório de significados 

compartilhados capaz de sustentar identidades, elaborar traumas e manter a coesão comunitária, 

especialmente em contextos marcados por desigualdades e opressões. Montero (2006), ao discutir a 

Psicologia Comunitária latino-americana, enfatiza que práticas culturais são formas de “ação 

comunitária simbólica”, responsáveis por renovar sentidos de pertencimento, afirmar modos próprios 

de existir e resistir às lógicas coloniais que historicamente deslegitimam saberes de grupos 

subalternizados. Complementarmente, Gomes (2017) evidencia que as expressões culturais negras 

funcionam como potentes tecnologias antirracistas ao ativarem a ancestralidade, produzirem 

reconhecimento positivo e reforçarem trajetórias de luta coletiva. 

Desse modo, a prática cultural não é apenas uma manifestação estética ou folclórica: ela é uma 

forma de cuidado comunitário, uma matriz ética e política de enfrentamento da violência racial, e um 

espaço de elaboração simbólica que ressignifica o sofrimento e projeta futuros possíveis. Em 

comunidades negras amazônicas, como no caso do Marabaixo, essas práticas operam como estruturas 

vivas de proteção psicossocial, capazes de produzir coesão, dignidade e resistência histórica frente aos 

impactos do racismo estrutural e da marginalização territorial. 

 

3.3 CULTURA, IDENTIDADE E RESISTÊNCIA AFRO-BRASILEIRA 

A cultura constitui um dos pilares da resistência negra no Brasil. Ao longo da história, práticas 

culturais afrodescendentes atuaram como mecanismos de preservação da memória coletiva e de 

reafirmação identitária frente às tentativas de apagamento e violências coloniais. Geertz (1973) 

entende cultura como sistema simbólico que orienta significados e possibilita reconhecimento mútuo. 

Manifestações como candomblé, umbanda, jongo e maracatu carregam dimensões espirituais, 

estéticas e políticas, funcionando como espaços de cura e organização comunitária (Santos & Pereira, 

2019). Sodré (2002) denomina tais espaços de territórios existenciais, onde comunidades negras 

reconstroem vínculos, reescrevem narrativas e ressignificam experiências de opressão. 

A ancestralidade ocupa papel central nesses processos. Munanga (2004) destaca que práticas 

culturais negras constituem atos de reexistência, pois afirmam identidade, dignidade e continuidade 

histórica. Gomes (2017) reforça que o diálogo entre passado e presente fortalece sentimentos de 

pertencimento e resiliência. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

Estudos recentes mostram que práticas culturais influenciam de forma positiva a saúde mental. 

Almeida (2018, 2020)  e Silva e Araújo (2021) revelam que rituais coletivos reduzem ansiedade, 

ampliam autoestima e reforçam coesão comunitária. No plano internacional, hooks (1994) e Yosso 

(2005) conceituam tais práticas como capital cultural e afetivo, fundamentais ao enfrentamento das 

desigualdades raciais. 

Assim, a cultura negra pode ser compreendida como uma intervenção psicossocial coletiva, 

pois oferece repertórios simbólicos e materiais para a reconstrução da dignidade e para o enfrentamento 

das violências do racismo, articulando modos de existência e resistência que se renovam na 

coletividade (Gilroy, 2001; Hall, 2003; Sodré, 2002; Mbembe, 2018; Gonzalez, 2020). 

 

3.4 O MARABAIXO NO CONTEXTO AMAPAENSE 

Entre as expressões culturais afro-brasileiras, o Marabaixo ocupa posição singular no Amapá, 

articulando memória, religiosidade, resistência e identidade. Suas raízes remontam ao período 

escravista, quando populações negras encontraram na música, no canto e na dança formas de preservar 

histórias e transformar sofrimento em criação (Videira, 2020). Essa trajetória dialoga com a 

compreensão de Sodré (2002), que interpreta práticas afro-brasileiras como tecnologias simbólicas de 

existência; com Gomes (2017), que destaca o papel da ancestralidade na construção de identidades 

negras; e com Cardoso e Silva (2020), que reconhecem o Marabaixo como um ritual de resistência, 

memória e afirmação coletiva. 

 

Figura 1- Roda de Marabaixo no Barro de Tia Biló- Macapá.

 
Fonte: IPHAM (2024) 

 

Para Cardoso e Silva (2020), o Marabaixo constitui um ritual de preservação cultural que 

fortalece vínculos comunitários e garante continuidade às tradições ancestrais. Essa perspectiva 

converge com Munanga (2014), ao enfatizar que práticas negras são formas de enfrentamento ao 

racismo e reconfiguração da dignidade coletiva. Ao lado disso, seu caráter espiritual e político é 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

atravessado pelo sincretismo entre religiosidade católica e ancestralidade africana. As ladainhas e os 

tambores atualizam memórias coletivas, permitindo que gerações distintas compartilhem 

pertencimento (Nascimento & Oliveira, 2019). 

O protagonismo feminino, representado pelas caixeiras, constitui um elemento estruturante do 

Marabaixo, simbolizando a liderança, a memória e a força política das mulheres negras na preservação 

e transmissão da tradição (Ribeiro & Souza, 2020). Essa centralidade feminina, que sustenta a 

continuidade histórica e espiritual da manifestação, dialoga diretamente com o reconhecimento oficial 

do Marabaixo como Patrimônio Cultural do Brasil pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artísitico 

Nacional – IPHAN (2018), reafirmando não apenas sua relevância como expressão identitária afro-

amapaense, mas também o papel decisivo das mulheres na manutenção de práticas culturais que 

resistem ao apagamento e fortalecem a memória coletiva. 

 

3.5 MARABAIXO COMO INTERVENÇÃO PSICOSSOCIAL E ANTIRRACISTA 

O Marabaixo ultrapassa o registro cultural, configurando-se como um dispositivo psicossocial 

comunitário. Suas práticas articulam música, movimento, espiritualidade e coletividade, favorecendo 

o fortalecimento identitário e emocional, em consonância com pesquisas que reconhecem rituais 

culturais como sistemas de cuidado e resiliência coletiva (Kirmayer, 2014; Kleinman, 2012; Mbembe, 

2018). Esses elementos ritualísticos — ritmo, canto, circularidade, corporeidade — funcionam como 

mediadores de afeto, pertencimento e elaboração simbólica do sofrimento, aproximando o Marabaixo 

das concepções de saúde mental comunitária. 

 

Figura 2- O corte o Mastro 

 
Fonte: IPHAM (2024) 

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

Para Nascimento e Oliveira (2019), participar do Marabaixo significa conectar-se à 

ancestralidade, reforçando autoestima e sentido de continuidade histórica. Da mesma forma, Gomes e 

Costa (2019) evidenciam que a tradição estimula autoconfiança, dignidade e orgulho racial, 

constituindo um potente recurso de enfrentamento ao racismo internalizado. Esses efeitos psicossociais 

dialogam com os argumentos de Fanon (2008), para quem a reconstrução da identidade negra depende 

da criação de espaços coletivos de afirmação simbólica capazes de contrapor o olhar desumanizante 

da colonialidade. 

A dimensão coletiva do Marabaixo — suas redes de solidariedade, partilha emocional e 

produção de vínculos — aproxima-se dos princípios da Psicologia Comunitária, que compreende o 

cuidado como prática compartilhada e situada na vida cotidiana, e não restrita ao setting clínico (Santos 

& Fernandes, 2018; Jason, 2021). Nessa perspectiva, o Marabaixo opera como “comunidade 

terapêutica expandida”: um espaço no qual emoções são expressas, dores podem ser narradas e 

memórias são ressignificadas na presença de outros. 

Videira (2020) define o Marabaixo como terapêutica coletiva, enfatizando que suas expressões 

ritualísticas — a roda, o tambor, o canto, o movimento circular dos pés — produzem acolhimento, 

alteridade e fortalecimento da resiliência comunitária. Esta concepção se aproxima da análise de 

Gordon (2020), para quem práticas culturais negras funcionam como “tecnologias da coletividade”, 

capazes de sustentar a vida mesmo sob estruturas opressivas. 

O caráter antirracista do Marabaixo emerge não apenas de seus conteúdos simbólicos, mas de 

sua própria existência histórica. Em um país que se estruturou pelo apagamento da memória negra, 

preservar, atualizar e expandir tradições afro-amapaenses é, em si, ato político de resistência. Como 

argumenta Kilomba (2019), toda prática cultural negra que persiste apesar da violência colonial 

constitui gesto de insurgência, pois afirma humanidade, dignidade e agência de sujeitos historicamente 

desumanizados. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

Figura 3- Roda de Marabaixo na frente da Cidade de Macapá 

 
Fonte: IPHAM (2024) 

 

Além disso, autores como Gilroy (2001) e Hall (2003) reforçam que tradições da diáspora 

africana operam como campos de reinvenção identitária, construindo sentidos de pertença e 

fortalecendo subjetividades coletivas. O Marabaixo, enquanto expressão dessa diáspora, produz o que 

Sodré (2002) denomina “territórios existenciais afro-diaspóricos”: espaços simbólicos onde se 

constroem modos de viver, sentir e resistir. 

Do ponto de vista da saúde mental, as práticas do Marabaixo oferecem alternativas substantivas 

às abordagens psicoterapêuticas centradas exclusivamente no indivíduo. Ao privilegiar a circularidade, 

o canto responsorial, a dança coletiva e a partilha afetiva, o Marabaixo ativa o que Gonzalez (2020) 

denomina “epistemologias do corpo negro” — modos de conhecer e produzir cuidado que integram 

espiritualidade, ancestralidade, memória e resistência. Essas epistemologias compreendem o corpo não 

como unidade isolada, mas como território político e histórico, constituído na relação com a 

comunidade, com a terra e com os ancestrais. 

Essa perspectiva dialoga diretamente com Fanon (2008), que argumenta que o processo de cura 

do sujeito negro só se torna possível quando ocorre a reinscrição de sua existência em uma narrativa 

coletiva de dignidade, rompendo com o olhar patologizante da colonialidade. No Marabaixo, essa 

reinscrição ocorre por meio do ritmo, do canto e da roda, nos quais o corpo recupera agência, sentido 

e pertencimento. 

Ao mesmo tempo, a tradição mobiliza aquilo que Mbembe (2018) descreve como “políticas da 

vitalidade” — formas de produzir vida e humanidade apesar da violência estrutural. O Marabaixo, 

enquanto ritual público e comunitário, produz uma zona de suspensão dos dispositivos coloniais de 

silenciamento, criando um espaço de afirmação ontológica. Ali, o corpo negro dança não apesar da 

dor, mas com a dor, transformando-a em criação simbólica e vínculo comunitário. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

Esse caráter coletivo do Marabaixo reforça aquilo que Collins (2019) denomina “práxis de 

resistência negra”, em que espiritualidade, afeto e solidariedade funcionam como estratégias 

sociopolíticas de autopreservação e transformação. Diferentemente de modelos clínicos 

individualizantes, a cura aqui emerge do encontro, do compartilhamento e do reconhecimento mútuo 

— princípios centrais da Psicologia Comunitária, conforme defendem autores como Prilleltensky 

(2021) e Jason (2021). 

Além disso, as práticas do Marabaixo rompem com o paradigma biomédico eurocêntrico ao 

afirmar formas de cuidado que foram historicamente deslegitimadas pela colonialidade. Como 

argumenta Sodré (2002), a musicalidade afro-brasileira constitui uma tecnologia existencial, capaz de 

produzir modos de presença, vínculo e resistência. No Marabaixo, essa tecnologia se expressa no 

tambor, nos pés arrastados e nas ladainhas, que funcionam simultaneamente como memória coletiva e 

método de elaboração afetiva. 

Ao transformar sofrimento em criação, o Marabaixo realiza aquilo que Hooks (1994) chama de 

“cura pela coletividade”, reinventando possibilidades de alegria, resistência e pertencimento. Trata-se 

de uma prática que reconhece que a saúde mental não pode ser dissociada da história, da política e da 

estrutura racial que atravessam a vida das pessoas negras. 

Assim, o cerne deste artigo evidencia que o Marabaixo não é apenas uma manifestação cultural, 

mas uma verdadeira intervenção psicossocial antirracista, ancorada em epistemologias negras e 

operada por meio da coletividade. Como tal, produz cuidado, fortalece identidades, combate o racismo 

e atua como tecnologia comunitária de saúde mental. 

Compreender o Marabaixo como intervenção psicossocial e antirracista implica reconhecê-lo 

como um complexo sistema cultural de produção de saúde, subjetividade e resistência. A tradição 

articula dimensões estéticas, afetivas, espirituais e políticas que permitem enfrentar, ressignificar e 

transformar os impactos do racismo estrutural — não apenas no nível individual, mas sobretudo no 

coletivo, onde se produzem vínculos, pertencimento e continuidade histórica. 

 

3.6 LACUNAS E PERSPECTIVAS PARA PESQUISAS FUTURAS 

Apesar dos avanços, ainda são limitados os estudos que examinam o Marabaixo como prática 

de promoção da saúde mental. Simonian, Silva e Nunes Filho (2022) evidenciam a necessidade de 

pesquisas que articulem impactos emocionais, vínculos comunitários e dimensões identitárias da 

tradição. 

Investigações longitudinais poderiam analisar efeitos do Marabaixo em diferentes gerações, 

especialmente entre jovens que vivenciam situações de discriminação racial. Estudos comparativos 

também seriam valiosos para compreender como práticas culturais fortalecem resiliência coletiva. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

Ademais, é urgente que políticas públicas de saúde e educação reconheçam o Marabaixo como 

estratégia legítima de cuidado comunitário, alinhada à Psicologia Comunitária e à promoção de saúde 

mental antirracista. Como afirma Munanga (2014), não há equidade racial sem valorização plena da 

cultura negra. 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O presente estudo buscou compreender o Marabaixo como uma prática cultural afro-amapaense 

dotada de potência psicossocial, política e identitária, situando-o no horizonte da Psicologia 

Comunitária e da promoção da saúde mental antirracista. Ao longo da revisão narrativa realizada, foi 

possível evidenciar que o racismo atua como determinante social central da saúde mental das 

populações negras, influenciando trajetórias de vida desde a infância e configurando um conjunto de 

experiências de sofrimento que perpassam corpo, subjetividade e vínculos comunitários. 

Nesse cenário, práticas culturais negras adquirem relevância não apenas como expressões 

artísticas ou religiosas, mas como estratégias coletivas de resistência, dispositivos de produção de 

sentido e tecnologias de cuidado construídas historicamente por comunidades afrodescendentes. A 

literatura analisada permite afirmar que a cultura negra — por meio da ancestralidade, da 

espiritualidade, da musicalidade e da organização comunitária — constitui um campo privilegiado de 

elaboração simbólica do sofrimento e de fortalecimento identitário frente às estruturas de opressão. 

A análise realizada demonstra que o Marabaixo, no contexto amapaense, materializa de forma 

exemplar esses processos. Ao articular canto, dança, ladainha, tambor e narrativas de ancestralidade, 

a tradição organiza experiências coletivas de pertencimento, atualiza memórias negras e transforma 

dor e violência histórica em afirmação identitária. Trata-se de um espaço de sociabilidade e cuidado 

que favorece a autoestima, reforça vínculos afetivos, amplia o senso de dignidade e fortalece a 

resistência ao racismo. Esses elementos o qualificam como dispositivo psicossocial comunitário, 

alinhado aos princípios da Psicologia Comunitária e à crítica antirracista. 

A tradição também destaca o protagonismo das mulheres negras — especialmente das caixeiras 

— que preservam, orientam e transmitem saberes ancestrais, reafirmando sua centralidade na 

sustentação das redes comunitárias e na continuidade histórica do Marabaixo. Tal protagonismo revela 

que qualquer política ou intervenção que busque reconhecer o valor terapêutico do Marabaixo deve, 

necessariamente, integrar uma perspectiva interseccional que considere raça, gênero e território. 

Ao avaliar as lacunas da produção científica, observa-se que, embora existam estudos 

relevantes sobre a história, simbolismo e territorialidade do Marabaixo, são ainda incipientes as 

pesquisas que investigam sistematicamente seus efeitos na saúde mental. Esse vazio teórico reforça a 

necessidade de investigações que dialoguem com metodologias participativas, pesquisas etnográficas 

de longo prazo, estudos de recepção cultural e análises que contemplem diferentes gerações, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

especialmente crianças e jovens negros, para compreender como a tradição contribui para a construção 

de resiliência comunitária em contextos marcados pelo racismo. 

Diante dos achados desta revisão, defende-se que o Marabaixo deve ser reconhecido e 

valorizado como prática legítima de promoção da saúde mental, considerando sua capacidade de 

produzir acolhimento, identidade positiva, coesão comunitária e resistência antirracista. Para tanto, 

torna-se urgente que políticas públicas — especialmente nas áreas de saúde, educação e cultura — 

incorporem de maneira estrutural e não apenas folclorizada os saberes produzidos pelas comunidades 

negras amapaenses. 

Como desdobramentos práticos, aponta-se: 

✓ a necessidade de programas de saúde mental que incluam o Marabaixo como ferramenta 

comunitária de cuidado, em diálogo com práticas tradicionais e com a Psicologia Comunitária; 

✓ a formação de profissionais de saúde e educação para atuação culturalmente sensível, com 

competências para reconhecer o valor terapêutico das expressões culturais negras; 

✓ o fortalecimento das políticas culturais que valorizem o protagonismo feminino no Marabaixo 

e assegurem a continuidade da tradição; 

✓ o incentivo à pesquisa interdisciplinar sobre cultura, saúde mental e racialidade, com foco no 

contexto amazônico e amapaense. 

 

Em síntese, o estudo evidencia que o Marabaixo transcende sua dimensão cultural e festiva: ele 

se constitui como lugar de cura, resistência e reconstrução da vida coletiva, oferecendo às comunidades 

afrodescendentes do Amapá um repertório de enfrentamento ao racismo e de promoção de saúde 

mental que emerge de sua própria história e ancestralidade. Reafirmar o Marabaixo como prática 

psicossocial é reiterar que a cultura negra não é acessório da vida social, mas fundamento ético, 

político, social e afetivo para a construção de sociedades mais justas, equitativas e solidárias. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, L. S. Práticas culturais e saúde mental: impactos psicossociais de manifestações afro-

brasileiras. Revista Saúde & Cultura, v. 5, n. 2, p. 45–58, 2020. 

 

ALMEIDA, J. R.; SANTOS, M. C. Marabaixo: dança da resistência e identidade afro-amapaense. 

Revista de Estudos Culturais, v. 12, n. 2, p. 55-72, 2018. 

 

AMAPÁ. Governo do Estado. Relatório de Saúde Mental da Juventude Amapaense. Macapá: GEA, 

2023. [Informação genérica citada no texto]. 

 

BAUMEISTER, R. F.; LEARY, M. R. Writing narrative literature reviews. Review of General 

Psychology, v. 1, n. 3, p. 311–320, 1997. 

 

BEZERRA, M. A.; SILVA, J. M. Racismo, desigualdade e saúde mental no Brasil. Revista Saúde e 

Sociedade, v. 23, n. 3, p. 743–757, 2014. 

 

BRASIL. Ministério da Saúde. Relatório de Equipamentos da RAPS no Brasil. Brasília: MS, 2024. 

 

CAMPBELL, C.; JOVCHELOVITCH, S. Health, community and development: towards a social 

psychology of participation. Journal of Community & Applied Social Psychology, v. 10, n. 4, p. 255–

270, 2000. 

 

CARDOSO, A. L.; SILVA, P. F. Rituais de resistência cultural no Amapá: o Marabaixo como 

memória coletiva. Revista Brasileira de História e Cultura, v. 15, n. 3, p. 201-219, 2020. 

 

COLLINS, Patricia Hill. Black Feminist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of 

Empowerment. 3. ed. New York: Routledge, 2019. 

 

EAGLETON, Terry. The Idea of Culture. Oxford: Blackwell, 2000. 

 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Trad. Renato da Silveira. Salvador: EDUFBA, 2008. 

 

FERREIRA, M. O.; ALMEIDA, L. S. Práticas culturais negras e saúde mental: resistência e cuidado 

nas comunidades afro-brasileiras. Revista Psicologia & Sociedade, v. 32, n. 4, p. 1-12, 2020. 

 

FORD, C.; AIRHIHENBUWA, C. Critical race theory, race equity, and public health. Ethnicity & 

Disease, v. 20, n. 3, p. 1–8, 2010. 

 

FREITAS, Neliane Alves de. “É uma questão de pele, é uma questão de cor, Curiaú mostra tua 

cara!”: A identidade cultural e institucional da Escola Quilombola Estadual José Bonifácio. Macapá: 

UNIFAP, 2023. Dissertação (Mestrado em Educação).  

 

GEE, G. C. et al. A life course perspective on racism: developmental implications for the study of 

racial inequities in health. American Journal of Public Health, v. 102, n. 5, p. 966–974, 2012. 

 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 1973. 

 

GILROY, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. London: Verso, 2001. 

 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e políticas de reconhecimento. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2017. 

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

GOMES, R. F.; COSTA, L. M. Cultura e subjetividade: o papel do Marabaixo na saúde mental de 

comunidades negras. Psicologia e Sociedade, v. 31, n. 1, p. 44–58, 2019. 

 

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. 2. ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

 

GORDON, Lewis. Filosofia da libertação negra. São Paulo: Perspectiva, 2020. 

 

GOUVEIA, M.; ZANELLO, V. M. L. Saúde mental e racismo contra negros: produção bibliográfica 

brasileira dos últimos quinze anos. Psicologia: Ciência e Profissão, v. 38, n. 3, p. 450-464, 2018. 

 

GREEN, B. N.; JOHNSON, C.; ADAMS, A. Writing narrative literature reviews for peer-reviewed 

journals. Journal of Chiropractic Medicine, v. 5, p. 101–117, 2006. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 1997. 

 

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 2003. 

 

HARVEY, L.; MASUD, H. Community and historical trauma: collective healing and social 

transformation. Journal of Community Psychology, v. 47, n. 6, p. 1238–1252, 2019. 

 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: Martins 

Fontes, 2019. 

(Original: Teaching to Transgress, 1994.) 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL – IPHAN. Livro de 

Registro das Celebrações: reconhecimento do Marabaixo como Patrimônio Cultural do Brasil. 

Brasília: IPHAN, 2018. 

 

JASON, Leonard. Principles of Social Psychology in Community Interventions. American Journal of 

Community Psychology, v. 64, n. 1–2, p. 60–72, 2019. 

 

JASON, Leonard. The Essential Handbook of Community Psychology. New York: Wiley, 2021. 

 

JONES, C. Levels of racism: a theoretic framework. American Journal of Public Health, v. 90, n. 8, 

p. 1212–1215, 2000. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. São Paulo: Cobogó, 

2019. 

 

KIRMAYER, L. J. Culture and psychotherapy in a globalizing world. Transcultural Psychiatry, v. 51, 

n. 3, p. 299–318, 2014. 

 

KLEINMAN, A. Culture and Depression: Studies in the Anthropology and Cross-Cultural 

Psychiatry. Berkeley: University of California Press, 2012. 

 

KRIEGER, Nancy. Discrimination and health inequities. Social Epidemiology, v. 14, n. 2, p. 643–

658, 2014. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 Edições, 2018. 

 

MELO, E.; SILVA, E. Racismo, desigualdades estruturais e saúde mental. Revista Psicologia 

Política, v. 15, n. 33, p. 101–120, 2015. 

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

MONTERO, Maritza. Introducción a la psicología comunitaria. Buenos Aires: Paidós, 2006. 

 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2004. 

 

MUNANGA, Kabengele. Prefácio. In: CARONE, I.; BENTO, M. A. S. (Org.). Psicologia social do 

racismo. Petrópolis: Vozes, 2014. p. 9–11. 

 

NASCIMENTO, V. L.; OLIVEIRA, C. R. Marabaixo e memória coletiva: tradição e identidade 

afrodescendente no Amapá. Psicologia & Sociedade, v. 31, n. 4, p. 91–106, 2019. 

 

NELSON, G.; PRILLELTENSKY, I. Community Psychology: In Pursuit of Liberation and Well-

Being. 2. ed. London: Palgrave, 2021. 

 

OMS – Organização Mundial da Saúde. Depression and Other Common Mental Disorders: Global 

Health Estimates. Geneva: WHO, 2017. 

 

PARADIES, Y. et al. Racism as a determinant of health: a systematic review. PLOS ONE, v. 10, n. 9, 

p. 1–48, 2015. 

 

PIZA, E. A construção social do embranquecimento e seus impactos subjetivos. Cadernos de 

Psicologia Social, v. 16, n. 2, p. 77–89, 2014. 

 

PRIEST, N. et al. Racial discrimination and child health. American Journal of Public Health, v. 103, 

n. 10, p. 1872–1879, 2013. 

 

PRILLELTENSKY, Isaac. Wellness and fairness: two foundations of community psychology. 

American Journal of Community Psychology, v. 67, n. 1–2, p. 1–14, 2020. 

 

PRILLELTENSKY, Isaac. The Laughing Guide to Well-Being. New York: Rowman & Littlefield, 

2021. 

 

RAPPAPORT, J. Terms of empowerment/exemplars of prevention: toward a theory for community 

psychology. American Journal of Community Psychology, v. 15, n. 2, p. 121–148, 1987. 

 

REICH, Stephanie M. Community Psychology and Community Development. New York: Routledge, 

2022. 

 

RIBEIRO, A. P.; SOUZA, M. G. Caixeiras do Marabaixo: gênero, cultura e resistência. Feminismos, 

v. 8, n. 1, p. 88-102, 2020. 

 

ROTHER, E. T. Revisão narrativa: importância e metodologia. Revista Acta Paulista de 

Enfermagem, v. 20, n. 2, p. 5–6, 2007. 

 

SANTOS, J. P.; FERNANDES, R. M. Redes de solidariedade e práticas culturais negras na 

Amazônia. Cadernos de Psicologia Comunitária, v. 22, n. 2, p. 135–150, 2018. 

 

SANTOS, A.; PEREIRA, R. Cultura negra e identidade. Revista Estudos Afro-Brasileiros, v. 4, n. 1, 

p. 11–29, 2019. 

 

SILVA, A. C. R.; ARAÚJO, C. O. Práticas culturais e saúde mental: estudo etnográfico. Revista 

Brasileira de Psicologia, v. 77, n. 1, p. 45–70, 2021. 

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.16, n.5, p.1-21 

SIMONIAN, L. T. L.; SILVA, A. C. R.; NUNES FILHO, E. P. Resiliência cultural citadina em 

Macapá: a trajetória e a territorialidade do Marabaixo. Revista Tempo Amazônico, v. 11, n. 1, p. 76–

103, 2022. 

 

SODRÉ, Muniz. O terreiro e a cidade. Petrópolis: Vozes, 2002. 

 

TARTAGLIA, Edna. O Ciclo do Marabaixo macapaense: discursos, lutas e representações. Cadernos 

de Linguagem e Sociedade, v. 19, n. 1, p. 233–250, 2018.  

 

TARTAGLIA, Ednaldo. Os sujeitos do Ciclo do Marabaixo e a Igreja Católica. São Carlos: Pedro & 

João Editores; UNIFAP, 2021. 

 

VIDEIRA, Piedade Lino. Batuques, folias e ladainhas: a cultura do Quilombo do Cria-ú. Fortaleza: 

UFC, 2013.  

 

VIDEIRA, Piedade Lino. Marabaixo, dança afrodescendente: significando a identidade étnica do 

negro amapaense. 2. ed. Curitiba: Brazil Publishing, 2020. 

 

WILLIAMS, D.; MOHAMMED, S. Racism and health I: pathways and scientific evidence. 

American Behavioral Scientist, v. 57, n. 8, p. 1152–1173, 2010. 

 

YOSSO, T. Whose culture has capital? A critical race theory discussion. Race Ethnicity and 

Education, v. 8, n. 1, p. 69–91, 2005. 


