
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

MEMÓRIA COLETIVA, TRAUMA E SUICÍDIO EM POVOS INDÍGENAS 

 

COLLECTIVE MEMORY, TRAUMA, AND SUICIDE IN INDIGENOUS PEOPLES 

 

MEMORIA COLECTIVA, TRAUMA Y SUICIDIO EN LOS PUEBLOS INDÍGENAS 

 

 
10.56238/revgeov17n1-010 

 

Fernanda Settecerze Rodrigues 

Mestre em psicologia 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

E-mail: fernanda.settecerze@gmail.com 

 

Juliana da Silva Sanches Leão 

Mestre em psicologia 

Instituição: Faculdade Estácio de Sá 

E-mail: julianasanchesleao@gmail.com  

 

 Luciana Salvador 

Mestre em psicologia forense 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

E-mail: lcnsalvador@gmail.com 

 

Taiza Fernanda Ramalhais 

Doutora em ciências 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

E-mail: ramalhaistf@gmail.com 

 

Maicon da Silva Moreira 

Doutor em psicologia 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

E-mail: maicon_moreira@outlook.com 

 

Hanriéli Carvalho Lago 

Especialista em Políticas Públicas e Socioeducação 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

E-mail: hanrielilago@gmail.com 

 

 Nathan Reis Azarias 

Mestre em ensino 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

 E-mail: natanreisazarias@hotmail.com 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

Kelly Weires Rodrigues S. Avelino 

Doutora em Administração 

Instituição: Faculdade UNIGUAÇU 

E-mail: kellyweires@gmail.com 
 

RESUMO 

O suicídio indígena no Brasil constitui um fenômeno complexo, cuja compreensão ultrapassa 

explicações individualizantes ou biomédicas. Este artigo apresenta uma revisão integrativa que analisa 

como a memória coletiva do trauma histórico da desterritorialização contribui para a produção do 

sofrimento indígena contemporâneo. A busca foi realizada nas bases SciELO, LILACS, BVS e BDTD, 

entre 2020 e 2025. Os resultados indicam que o suicídio indígena está profundamente relacionado às 

violências coloniais, à ruptura territorial e à fragilização das redes comunitárias. A desterritorialização 

afeta dimensões espirituais, cosmológicas e identitárias, provocando descontinuidades na vida coletiva 

e intensificando sentimentos de desamparo entre jovens. A memória coletiva de massacres, expulsões 

e abandono estatal, quando não elaborada, transforma-se em trauma histórico, permeando narrativas, 

afetos e formas de pertencimento. Por outro lado, processos de retomada territorial e reafirmação 

cultural demonstram potencial para ressignificar memórias traumáticas e fortalecer a resistência 

comunitária. Conclui-se que políticas de prevenção ao suicídio indígena devem integrar ações de saúde 

mental com garantia territorial, fortalecimento cultural e reconhecimento da autonomia dos povos 

indígenas. O presente artigo foi escrito como forma de aprovação para a disciplina de Memória, 

Identidade e Patrimônio do programa de pós graduação da Universidade Estadual do Oeste do Paraná. 

 

Palavras-chave: Desterritorialização. Memória Coletiva. Trauma-Histórico. Suicídio. Indígenas. 

 

ABSTRACT 

Indigenous suicide in Brazil is a complex phenomenon whose understanding transcends individualistic 

or biomedical explanations. This article presents an integrative review that analyzes how the collective 

memory of the historical trauma of deterritorialization contributes to the production of contemporary 

indigenous suffering. The search was conducted in the SciELO, LILACS, BVS, and BDTD databases 

between 2020 and 2025. The results indicate that indigenous suicide is deeply related to colonial 

violence, territorial rupture, and the weakening of community networks. Deterritorialization affects 

spiritual, cosmological, and identity dimensions, causing discontinuities in collective life and 

intensifying feelings of helplessness among young people. The collective memory of massacres, 

expulsions, and state abandonment, when not processed, transforms into historical trauma, permeating 

narratives, affections, and forms of belonging. On the other hand, processes of territorial reclamation 

and cultural reaffirmation demonstrate the potential to resignify traumatic memories and strengthen 

community resistance. It is concluded that policies for preventing indigenous suicide should integrate 

mental health actions with territorial guarantees, cultural strengthening, and recognition of the 

autonomy of indigenous peoples. This article was written as a requirement for the Memory, Identity 

and Heritage course in the postgraduate program at the State University of Western Paraná. 

 

Keywords: Deterritorialization. Collective Memory. Historical Trauma. Suicide. Indigenous Peoples. 

 

RESUMEN 

El suicidio indígena en Brasil es un fenómeno complejo cuya comprensión trasciende las explicaciones 

individualistas o biomédicas. Este artículo presenta una revisión integrativa que analiza cómo la 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

memoria colectiva del trauma histórico de la desterritorialización contribuye a la producción del 

sufrimiento indígena contemporáneo. La búsqueda se realizó en las bases de datos SciELO, LILACS, 

BVS y BDTD entre 2020 y 2025. Los resultados indican que el suicidio indígena está profundamente 

relacionado con la violencia colonial, la ruptura territorial y el debilitamiento de las redes comunitarias. 

La desterritorialización afecta las dimensiones espiritual, cosmológica e identitaria, causando 

discontinuidades en la vida colectiva e intensificando los sentimientos de impotencia entre los jóvenes. 

La memoria colectiva de masacres, expulsiones y abandono estatal, cuando no se procesa, se 

transforma en trauma histórico, permeando narrativas, afectos y formas de pertenencia. Por otro lado, 

los procesos de recuperación territorial y reafirmación cultural demuestran el potencial para 

resignificar memorias traumáticas y fortalecer la resistencia comunitaria. Se concluye que las políticas 

de prevención del suicidio indígena deben integrar las acciones de salud mental con las garantías 

territoriales, el fortalecimiento cultural y el reconocimiento de la autonomía de los pueblos indígenas. 

Este artículo se redactó como requisito para el curso de Memoria, Identidad y Patrimonio del programa 

de posgrado de la Universidad Estatal del Oeste de Paraná. 

 

Palabras clave: Desterritorialización. Memoria Colectiva. Trauma Histórico. Suicidio. Pueblos 

Indígenas.



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

1 INTRODUÇÃO 

O aumento persistente das taxas de suicídio entre povos indígenas no Brasil, sobretudo entre 

adolescentes e jovens, tem mobilizado pesquisadores, lideranças comunitárias e profissionais de saúde 

a repensarem as formas tradicionais de compreender esse fenômeno. Longe de constituir um evento 

individual isolado ou restrito ao campo da psicopatologia, o suicídio indígena emerge de uma 

complexa trama histórica e sociopolítica marcada pela continuidade das violências coloniais, pela 

desterritorialização e pela ruptura das redes comunitárias que tradicionalmente sustentavam a vida 

coletiva (Weber; Gianolla; Sotero, 2020). Estudos recentes (Baniwa; Calegare, 2024, Aranão et al., 

2024; de França Neto, 2025) mostram que as mortes autoinfligidas entre povos indígenas não podem 

ser explicadas apenas por fatores psicológicos internos, pois refletem experiências compartilhadas de 

desamparo, silenciamento e negação de direitos, inscritas na memória coletiva e transmitidas entre 

gerações. 

A desterritorialização, entendida como processo histórico de expulsões, confinamentos e 

destruição dos espaços de vida, constitui elemento central na produção do sofrimento indígena 

contemporâneo (Morais, 2020). Para muitos povos, a terra não é um bem material, mas o fundamento 

espiritual, social e cosmológico da existência. Sua perda reiterada desorganiza o tecido comunitário, 

fragiliza práticas culturais, compromete a transmissão de saberes e desestrutura a identidade (Junior; 

Silva. 2022). A violência territorial, quando somada ao racismo estrutural, à discriminação cotidiana e 

às violações institucionais, produz um campo afetivo saturado de insegurança e desesperança, 

especialmente entre os mais jovens (Weber; Gianolla; Sotero, 2020). 

Nesse contexto, a memória coletiva da violência se transforma em lente através da qual as 

novas gerações interpretam tanto o passado quanto o presente. Memórias de massacres, despejos e 

abandono estatal não permanecem apenas como relatos do passado, mas são continuamente atualizadas 

pelas experiências contemporâneas de injustiça (de Barros, 2024). Esse processo pode gerar o que 

Martín-Baró (1989) denomina trauma histórico, uma forma de sofrimento que ultrapassa indivíduos e 

se entranha nas estruturas sociais que regulam a vida do grupo. Assim, o suicídio indígena deve ser 

compreendido como expressão extrema desse trauma acumulado, materializando tensões entre a perda 

de pertencimento, o esvaziamento identitário e a ausência de perspectivas de futuro (Baniwa; Calegare, 

2024). 

Diante dessa complexidade, torna-se urgente sintetizar o conhecimento disponível sobre a 

relação entre memória coletiva, desterritorialização e suicídio indígena. Este artigo apresenta uma 

revisão integrativa cujo objetivo é compreender como a violência histórica e a fratura do território 

atravessam subjetividades e produzem formas específicas de sofrimento. Ao articular achados, busca-

se oferecer uma visão ampliada do fenômeno, subsidiando o desenvolvimento de políticas públicas e 

práticas de cuidado culturalmente sensíveis e alinhadas às realidades indígenas. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

2 O SUICÍDIO INDÍGENA NA LITERATURA CIENTÍFICA  

A literatura científica sobre suicídio indígena no Brasil revela que o fenômeno possui 

características próprias, distintas das observadas na população não indígena, especialmente por 

envolver dimensões coletivas, históricas e territoriais que ultrapassam o indivíduo. Estudos 

epidemiológicos indicam prevalências extremamente elevadas entre povos como os Guarani e Kaiowá, 

os Ticuna e os povos do Alto Rio Negro, com incidência marcante entre adolescentes e jovens (Souza 

et al., 2020). Entretanto, abordagens puramente quantitativas não conseguem explicar por que 

determinadas comunidades acumulam um sofrimento tão profundo. Pesquisas qualitativas nas áreas 

da antropologia, psicologia social e saúde coletiva apontam que o suicídio indígena emerge em meio 

a um contexto de violência histórica, racismo institucional e desterritorialização contínua, de modo 

que sua compreensão exige integrar dimensões estruturais, comunitárias e subjetivas (Baniwa; 

Calegare, 2024). 

É nesse sentido que a literatura recente tem enfatizado a necessidade de deslocar o olhar dos 

modelos biomédicos tradicionais e situar o suicídio indígena como um fenômeno relacional e histórico, 

profundamente enraizado em estruturas coloniais que ainda se reproduzem no presente (Faria; Martins, 

2023; Maceno et al., 2021). Esse deslocamento teórico-metodológico constitui a base para as 

discussões deste trabalho. 

 

3 MEMÓRIA COLETIVA, VIOLÊNCIA E TRAUMA HISTÓRICO 

Para compreender o sofrimento psicossocial entre povos indígenas, a noção de memória 

coletiva proposta por Halbwachs (2006) torna-se fundamental. A memória, segundo o autor, não é 

apenas registro individual, mas construção social compartilhada que molda identidades e orienta 

interpretações do presente. Quando aplicada às populações indígenas, essa concepção dialoga com a 

ideia de memórias subterrâneas apresentada por Pollak (1989), isto é, lembranças de violência que 

permanecem silenciadas, mas continuam estruturando o modo como grupos vivenciam o mundo. 

Nos estudos sobre suicídio entre Guarani e Kaiowá, observa-se que a memória das expulsões 

territoriais, massacres, ataques de fazendeiros e violações estatais atravessa gerações e se reativa 

continuamente frente a novos episódios de violência (Maceno et al., 2021). A oralidade, elemento 

central nas culturas indígenas, transforma essas lembranças em símbolos compartilhados que dão 

sentido às experiências contemporâneas. Assim, crianças e jovens crescem não apenas ouvindo 

narrativas de sofrimento, mas compreendendo-as como parte de um ciclo histórico que permanece 

vivo. 

Martín-Baró (1989) conceitua esse processo como trauma histórico, um sofrimento coletivo 

que não deriva de eventos isolados, mas da repetição de opressões que se tornam parte do cotidiano. 

Entre povos indígenas, esse trauma se atualiza cada vez que ocorrem despejos, reintegrações de posse, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

ameaças de violência armada ou episódios de racismo institucional. A memória coletiva, nesse caso, 

opera simultaneamente como denúncia da continuidade colonial e como herança afetiva que molda 

identidades, expectativas e modos de sofrer. 

 

4 DESTERRITORIALIZAÇÃO COMO RUPTURA ONTOLÓGICA E POLÍTICA 

A desterritorialização constitui um dos eixos centrais da produção do sofrimento indígena. 

Autores como Faria e Martins (2023), Abreu (2024) e Massuda et al. (2022) mostram que, para 

diferentes povos, o território não é um bem material, mas fundamento espiritual e cosmológico da 

existência. É no território que se estabelecem relações com ancestrais, onde se praticam rituais, onde 

se produz alimento e onde se transmite a memória do povo. 

A expulsão violenta desses espaços, seja pela ação de fazendas, pela grilagem ou pelas 

sucessivas reintegrações de posse, é vivida como ataque à própria possibilidade de existir enquanto 

povo (Faria; Martins, 2023). Trata-se de uma ruptura ontológica, pois compromete os laços que 

conectam presente e passado, humanos e não humanos, vivos e mortos (Abreu, 2024). 

Além de gerar perdas materiais, a desterritorialização desorganiza redes comunitárias, 

enfraquece lideranças tradicionais e dificulta a realização de práticas ritualísticas (Cunha, 2009). 

Jovens que crescem em reservas superlotadas ou acampamentos temporários vivenciam um estado 

persistente de deslocamento, sentindo-se suspensos entre mundos que não lhes oferecem 

pertencimento pleno (Brand, 1997). A ruptura territorial, portanto, produz efeitos psicossociais 

profundos, amplificando sentimentos de desamparo, desvalorização e desesperança. 

 

5 COLONIALIDADE, IDENTIDADE E PRODUÇÃO DO SOFRIMENTO INDÍGENA 

A desterritorialização está intrinsecamente ligada à colonialidade, entendida aqui conforme 

proposto por Quijano (2005) e desenvolvida por Cusicanqui (2015), como um sistema de controle que 

redefine saberes, corpos e hierarquias sociais muito além do período colonial formal. No caso indígena, 

a colonialidade se manifesta na deslegitimação das epistemologias tradicionais, no racismo 

institucional, na criminalização das lutas por terra e na imposição de formas de vida que desqualificam 

práticas espirituais e cosmológicas próprias desses povos (Faria; Martins, 2024). 

Essas dinâmicas produzem o que Cusicanqui (2015) chama de “ferida colonial”, uma marca 

subjetiva que se expressa em sentimentos de inadequação, vergonha identitária e sensação de que a 

própria existência é alvo permanente de desconfiança e violência. Jovens indígenas, ao transitarem 

entre a aldeia e a cidade, vivenciam conflitos sobre pertencimento, pois são pressionados a negar traços 

de sua cultura ao mesmo tempo em que enfrentam racismo e preconceito (Wittman; Gayo, 2022). 

A repetida negação de direitos territoriais, aliada à desvalorização simbólica da identidade 

indígena, gera um quadro de identidade ferida, caracterizado por baixa autoestima coletiva, bloqueio 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

das perspectivas de futuro e internalização de discursos opressores. Nesse cenário, o suicídio aparece 

não como gesto isolado, mas como colapso identitário atravessado por estruturas coloniais (De Ávila 

et al., 2025). 

 

6 RUPTURA E FRAGILIZAÇÃO DAS REDES DE PROTEÇÃO 

A perda territorial e a colonialidade provocam a desagregação das redes de apoio tradicionais, 

que sempre exerceram papel central na regulação emocional, espiritual e social das comunidades 

indígenas. Os estudos analisados relatam que práticas rituais vêm sendo suprimidas, lideranças 

tradicionais perdem espaço para igrejas externas e a entrada de álcool e drogas intensifica conflitos e 

fragiliza vínculos (Boldo et al., 2022). 

Com a desestruturação das redes comunitárias, jovens passam a vivenciar estados prolongados 

de solidão, abandono e ausência de orientação. Sem rituais que simbolizem a dor e sem espaços 

coletivos de proteção, o sofrimento circula de maneira desregulada, aumentando a intensidade das 

crises e reduzindo as possibilidades de elaboração psíquica (El kadri et al., 2021). O suicídio, nesse 

contexto, emerge como expressão de um laço social rompido, ou seja, um sintoma que denuncia que 

as redes que sustentavam a vida coletiva foram corroídas. 

 

7 MÉTODO 

O presente estudo trata-se de uma revisão de escopo para coletar e organizar as informações 

relevantes disponíveis sobre o fenômeno investigado em uma variedade de desenhos de estudo a partir 

de procedimentos sistematizados de pesquisa. A pergunta que orientou o estudo foi: como a memória 

do trauma histórico da desterritorialização contribui para a construção de identidades e 

experiências de sofrimento que influenciam o suicídio indígena? Esta revisão adotou as cinco 

etapas para conduzir um estudo de escopo conforme as recomendações de Arksey e O’Malley (2005): 

(1) identificação da questão de pesquisa, (2) identificação de estudos relevantes, (3) seleção dos 

estudos, (4) mapeamento dos dados e, por fim, (5) análise, síntese e relato dos resultados. Para tanto, 

utilizou-se a extensão PRISMA® para revisões de escopo (PRISMA-ScR). 

A busca dos dados foi realizada entre o período de outubro e novembro de 2023, Utilizando as 

bases de dados Scielo, Lilacs, BVS (Biblioteca virtual em saúde), BDTD (Biblioteca Digital Brasileira 

de Teses e Dissertações), a partir dos seguintes descritores combinados entre si pelo operador booleano 

AND: Trauma histórico, desterritorialização, memória coletiva e suicídio indígena.  

Os critérios de inclusão privilegiaram artigos, teses e dissertações que abordassem o 

completamente o tema, publicados entre o período de 2020 a 2025, no idioma português. Foram 

incluídos também trabalhos que apresentassem análises densas sobre identidade, memória, 

ancestralidade, violência estrutural e rupturas territoriais, desde que articuladas ao contexto 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

contemporâneo de sofrimento indígena. Além disso, foram considerados estudos baseados em 

metodologias qualitativas, como etnografias, relatos orais, narrativas comunitárias e análises 

discursivas, por possibilitarem acesso privilegiado aos modos indígenas de produzir sentido sobre 

sofrimento e resistência. 

Os critérios de exclusão deu-se através de estudos que abragiam tangencialmente o tema. 

Também foram retiradas produções que abordavam saúde mental indígena exclusivamente sob 

perspectivas biomédicas, psiquiátricas ou psicanalíticas descontextualizadas, sem articulação com 

dimensões históricas ou socioterritoriais. Foram ainda excluídos trabalhos publicados em outros 

idiomas e em outros períodos de tempo. 

A partir da combinação dos descritores, foi identificado 26 estudos, entre artigos, teses e 

dissertações, sendo 2 excluídos por duplicidade. Após a leitura do título, das palavras chaves e dos 

resumos foi excluído 17 documentos, os quais não se relacionavam ao objetivo definido, não se 

enquadrando nas datas selecionadas para tal pesquisa. Já os que respondiam os objetivos deste estudo, 

foram usados para leitura na íntegra, obtendo o total de 17 documentos, após a leitura resultou no 

quantitativo de 9 para a análise final, obtendo exclusão de documentos falta de conteúdo necessário 

para responder os objetivos solicitados. A partir disso foi realizado a análise de forma qualitativa, para 

assim possibilitar a obtenção dos resultados, descrevendo e classificando os dados coletados com 

intuito de reunir o conhecimento produzido sobre o tema solicitado. 

A figura 1 apresenta a representação gráfica do que foi realizado nesta etapa. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

Figura 1: Fluxograma de triagem e seleção dos estudos 

 
Fonte: Autores. 

 

8 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

A partir dos documentos selecionados por meio das estratégias de buscas realizadas, o Quadro 

1 apresenta o resultado da pesquisa, a partir de uma caracterização dos 11 estudos que contribuíram 

para a análise dos dados.  

 

Quadro 1: Descrição dos documentos coletados. 

Título Base Autores (ano) Objetivo 

Fatores explicativos do suicídio pela 

visão indígena: Uma revisão de 

literatura 

Scielo Baniwa; Calegare (2024) 

Levantar os fatores explicativos para 

o suicídio segundo o ponto de vista 

dos indígenas a respeito desse 

fenômeno. 

“Terra é Vida, Despejo é Morte”: 

Saúde e Luta Kaiowá e Guarani Terra 

Vida Morte Morte” 

Scielo Faria; Martins (2023) 

Descrever e analisar aspectos da 

dimensão saúde para os Kaiowá e 

Guarani a partir de suas próprias 

narrativas. 

Memórias de suicídio Guarani e 

Kaiowa na Reserva Indígena de 

Dourados: história oral aplicada 

BDTD Maceno et al. (2021) 

Qualificar socialmente o sofrimento 

elaborado pela memória de expressão 

oral e, quiçá, projetar um porvir em 

que o choro de uma comunidade 

encontre ouvidos inclinados à escuta. 

Demarcar a terra com sangue: 

discurso, memória e resistência 

indígena 

BDTD Abreu et al.(2024) 

Analizar as produções de memória da 

resistência indígena, em diálogo com 

os estudos do discursos e práticas 

descolonizadoras propostos por Silvia 

Rivera Cusicanqui 

https://scholar.google.com/citations?user=_XBn5NgAAAAJ&hl=pt-BR&oi=sra
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-98932023000100211&lang=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-98932023000100211&lang=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1414-98932023000100211&lang=pt


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

Suicídio indígena e drogas nas aldeias 

em Dourados: problemas e 

perspectivas. 

BDTD Boldo et al. (2022) 

Analisar estudos referentes às causas 

desse problema, destacando a 

possível correlação entre o uso de 

drogas (lícitas e ilícitas) e o suicídio 

entre os povos indígenas em Mato 

Grosso do Sul a partir de referências 

da saúde pública, da sociologia e 

antropologia. 

Memória indígena: artesanato 

narrativo e tradição oral em Porto 

Lindo 

BDTD Cárceres et al.(2022) 

Analisar a maneira de repasse de 

conhecimentos específicos 

tradicionais no contexto de 

reservados dos Ñandeva de Porto 

Lindo e a ocorrência de práticas da 

tradição nos moldes da oralidade. 

Os Movimentos de retomada de 

territórios Guarani e Kaiowá no 

estado de Mato Grosso do Sul: Teko 

Joja e a força normativa da 

Constituição Federal de 1988 

BDTD Massuda et. al (2022) 

Analisar as violações dos direitos dos 

povos indígena, verificando o 

provável enquadramento dos fatos à 

situação de inconstitucionalidade 

máxima. 

Suicídio e povos indígenas 

brasileiros: revisão sistemática 
BVS Souza et al. (2020) 

Descrever a frequência, as 

características e os fatores que 

contribuem para o suicídio em povos 

indígenas brasileiros. 

 

Violência Colonial e Efeitos 

Psicossociais: Diálogo entre 

Experiências Kaiowá e Guarani e 

Escritos de Martín-Baró 

Lilacs Faria; Martins (2024) 

Analisar as narrativas de violência 

denunciadas por estes povos para 

tecer análises de seus efeitos 

psicossociais a partir das 

contribuições de Ignacio Martín-

Baró. 

Fonte: Autores. 

 

A partir dos estudos incluídos, a análise foi dividida em categorias para facilitar  

 

8.1 MEMÓRIA COLETIVA DA VIOLÊNCIA E O TRAUMA HISTÓRICO 

A memória coletiva que atravessa as comunidades indígenas não se configura apenas como 

registro do passado, mas como estrutura viva que organiza o presente e projeta o futuro. Nos estudos 

sobre memórias de suicídio entre os Guarani e Kaiowá, observa-se que as narrativas de violência, como 

massacres, expulsões de território, perseguições por forças policiais e ataques de fazendeiros, são 

transmitidas de geração em geração como lembranças que continuam ativas na experiência 

contemporânea (Maceno et al., 2021; Souza et al., 2020). Essas memórias não são evocadas de modo 

neutro, mas elas compõem o pano de fundo político, emocional e cosmológico que conforma o modo 

como as comunidades percebem a si mesmas e ao mundo ao redor.  

A oralidade desempenha papel essencial nesse processo ao transformar lembranças traumáticas 

em símbolos compartilhados, que fazem com que as crianças cresçam entendendo que a violência 

não é um incidente, mas sim algo estrutural, recorrente e historicamente dirigida contra seus povos 

(Maceno et al., 2021; Cárceres et al., 2022; Faria; Martins, 2024). Esse mecanismo de transmissão 

intergeracional configura aquilo que Martín-Baró (1989) conceituou como trauma histórico, marcado 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

não pela lembrança de um evento isolado, mas pela repetição contínua de opressões que se tornam 

parte da vida cotidiana (Faria; Martins, 2024). 

Quando novas violências desse tipo ocorrem, elas reativam as memórias antigas, reforçando a 

sensação de que o sofrimento indígena é parte de um destino imposto, não escolhido. Por isso, o 

suicídio não aparece como ato desvinculado, mas como expressão de um sofrimento historicamente 

acumulado, inscrito na subjetividade e na coletividade. Nesse sentido, a memória opera 

simultaneamente como denúncia da continuidade colonial e como elemento que, quando não encontra 

espaço de elaboração comunitária, aprofunda sentimentos de impotência, desesperança e 

desvalorização da vida indígena (Maceno et al., 2021; Cárceres et al., 2022; Faria; Martins, 2024). 

 

8.2 DESTERRITORIALIZAÇÃO  

Nos artigos que tratam dos despejos e confinamentos territoriais, a desterritorialização é 

apresentada não apenas como perda material, mas como desintegração ontológica, atingindo os 

fundamentos da existência indígena (Faria; Martins, 2023). O território para os indígenas é o lugar 

onde se estabelece a relação entre vivos, ancestrais e seres espirituais, constituindo o espaço de vida e 

de sentido. A expulsão desse espaço, seja pela destruição de casas, de roças ou pela dispersão forçada 

das famílias, é interpretada como ataque direto à continuidade da linhagem e à ordem cosmológica 

(Faria; Martins, 2023; Massuda et al., 2022). 

A perda territorial produz efeitos imediatos, pois desorganiza redes de solidariedade, 

enfraquece lideranças tradicionais e dificulta a transmissão de saberes ancestrais. Jovens que crescem 

em reservas superlotadas ou acampamentos temporários vivenciam uma ruptura profunda com os 

rituais, práticas e relações que constituem sua identidade indígena (Massuda et al., 2022). É nesse 

cenário, marcado pela ausência de reconhecimento tanto interno quanto externo, que se intensificam 

sentimentos de desorientação, vulnerabilidade e perda de sentido. 

Além disso, a desterritorialização produz descontinuidades na memória, já que muitos rituais 

e narrativas dependem do território para existir. Sem o espaço sagrado, fragmenta-se o tecido que 

sustenta a vida coletiva, e as experiências de injustiça territorial são continuamente atualizadas como 

confirmações de que o Estado e a sociedade envolvente não reconhecem o direito indígena à existência 

(Faria; Martins, 2023; Massuda et al., 2022). Nesses contextos, o suicídio se torna compreensível como 

expressão extrema de uma vida que perdeu seus fundamentos simbólicos e espirituais. 

 

8.3 IDENTIDADE E EFEITOS PSICOSSOCIAIS 

Os estudos analisados evidenciam que os efeitos psicossociais da colonialidade continuam 

estruturando o sofrimento das populações indígenas, especialmente dos jovens (Abreu et al., 2024). 

Discursos que associam os indígenas à preguiça, atraso, improdutividade ou desordem moral são 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

reproduzidos por agentes estatais, fazendeiros e meios de comunicação, formando um imaginário 

social racista que desqualifica o indígena como sujeito pleno (Abreu et al., 2024; Faria; Martins, 2024). 

Quando internalizados, esses discursos geram vergonha identitária, conflitos sobre a própria pertença 

e sentimentos de inadequação. 

A colonialidade se expressa também na negação constante dos direitos territoriais, no 

desrespeito às lideranças tradicionais e na invalidação das práticas espirituais e culturais. Esses 

processos, ao se repetirem ao longo das gerações, compõem um quadro de identidade ferida, que se 

manifesta em baixa autoestima coletiva, desesperança e percepção de futuro bloqueado (Faria; Martins, 

2024). Jovens relatam sentir-se deslocados tanto na escola quanto na comunidade, sem referências 

sólidas que lhes deem suporte para construir projetos de vida (Abreu et al., 2024). 

O trauma histórico se reatualiza cada vez que um novo conflito territorial surge, cada vez que 

o Estado falha em proteger os direitos já reconhecidos, ou cada vez que um indígena é tratado com 

desconfiança, desrespeito ou violência (Abreu et al., 2024). Nesse contexto, o suicídio pode ser 

entendido não apenas como resposta individual, mas como colapso identitário coletivo, ou seja, o 

momento em que o sujeito já não encontra possibilidade de se reconhecer positivamente na própria 

história (Abreu et al., 2024; Faria; Martins, 2024). 

 

8.4 SENTIDOS COMUNITÁRIOS ATRIBUÍDOS AO SUICÍDIO INDÍGENA 

Os estudos sobre suicídio nas comunidades do Alto Rio Negro e entre os Guarani e Kaiowá 

mostram que o suicídio é interpretado como ato profundamente relacional, e não individualista 

(Maceno et al., 2021; 20; Souza et al., 2020). Em muitas narrativas, o suicídio aparece associado a 

conflitos familiares, desonra, humilhações ou rompimentos afetivos, mas sempre integrado a um 

contexto mais amplo de sofrimento coletivo, marcado por racismo, injustiça e desestruturação 

comunitária (Baniwa; Calegare, 2024 ; Maceno et al., 2021). 

A leitura indígena do suicídio inclui tanto dimensões emocionais quanto espirituais. Para alguns 

povos, ele pode ser entendido como gesto que comunica uma dor impossível de verbalizar, ou como 

tentativa de escapar de um estado de sofrimento percebido como inescapável (Maceno et al., 2021). 

Os relatos indicam que o ato é inserido em um sistema de significados que ultrapassa o indivíduo, 

afetando toda a aldeia e reorganizando vínculos, normas e expectativas (Baniwa; Calegare, 2024). 

As narrativas Guarani e Kaiowá sobre suicídios passados indicam que o ato é interpretado à luz 

da história de violência estatal e de perda territorial, reforçando que não se trata de fenômeno 

psicopatológico isolado, mas de expressão de um sofrimento que é simultaneamente pessoal, familiar 

e coletivo (Maceno et al., 2021; 20; Faria; Martins, 2024; Souza et al., 2020). Assim, compreender o 

suicídio indígena exige olhar para a trama simbólica e social na qual ele se inscreve, reconhecendo que 

sua lógica não é individualista, mas comunitária. 

https://scholar.google.com/citations?user=_XBn5NgAAAAJ&hl=pt-BR&oi=sra
https://scholar.google.com/citations?user=_XBn5NgAAAAJ&hl=pt-BR&oi=sra


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

8.5 RUPTURA DO TECIDO COMUNITÁRIO E FRAGILIZAÇÃO DOS VÍNCULOS SOCIAIS 

A perda territorial e as dinâmicas de violência colonial têm provocado o rompimento das redes 

tradicionais de apoio emocional, espiritual e social. Os artigos analisados descrevem ambientes em 

que lideranças espirituais perdem espaço para igrejas externas, onde práticas rituais deixam de ser 

realizadas, e onde álcool e drogas, advindos de dora das aldeias, tornam-se elementos que 

desorganizam ainda mais o cotidiano comunitário (Faria; Martins, 2023; Boldo et al., 2022; Massuda 

et al., 2022). 

A comunidade, que historicamente funcionava como espaço de proteção, cuidado e mediação 

de conflitos, passa a operar com menos coesão. Jovens relatam sensação de solidão, abandono e falta 

de orientação dos mais velhos (Baniwa; Calegare, 2024; Maceno et al., 2021). A ausência ou 

enfraquecimento dos rituais, que antes regulavam emoções, conflitos e transições, acentua o 

sofrimento, pois impede que a dor seja simbolizada e integrada ao coletivo. 

Nessas condições, o suicídio torna-se expressão de um laço social rompido, e não de uma 

patologia individual. Quando a coesão comunitária se fragiliza, as possibilidades de cuidado 

diminuem, e o sofrimento circula sem contenção, aumentando sua intensidade e profundidade. Os 

estudos reforçam que o fortalecimento das redes comunitárias é essencial para qualquer política de 

prevenção eficaz (Faria; Martins, 2023; Maceno et al., 2021; Massuda et al., 2022). 

 

8.6 RESISTÊNCIA, RETERRITORIALIZAÇÃO E MEMÓRIA  

Apesar da intensidade do sofrimento descrito, os artigos mostram também que as comunidades 

indígenas produzem formas potentes de resistência, reorganizando memórias traumáticas e 

reconstruindo identidades feridas. As retomadas territoriais, por exemplo, são descritas como 

momentos de força simbólica e emocional, nos quais rituais são reativados, lideranças fortalecidas e 

jovens incorporados como protagonistas da luta (Massuda et al., 2022; Faria; Martins, 2024). 

Nesses contextos, a memória traumática se transforma em memória de resistência, em que 

aquilo que antes era vivido como peso passa a ser fonte de dignidade, coesão e sentido (Abreu et al., 

2024). A reterritorialização, tanto material quanto simbólica, funciona como processo terapêutico que 

devolve à comunidade a capacidade de reconstruir futuro, reorganizar vínculos e reafirmar sua 

existência enquanto povo (Faria; Martins, 2024). 

Essa perspectiva sugere que políticas de prevenção ao suicídio indígena devem incluir ações 

que valorizem a cultura, fortaleçam o território, promovam autonomia e criem condições para que a 

memória seja trabalhada de forma afirmativa, e não apenas dolorosa. Quando jovens se reconhecem 

como parte de um povo que luta, cria e resiste, a própria percepção sobre a vida se transforma, abrindo 

espaço para novos horizontes de sentido (Abreu et al., 2024; Massuda et al., 2022; Faria; Martins, 

2024). 

https://scholar.google.com/citations?user=_XBn5NgAAAAJ&hl=pt-BR&oi=sra


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

9 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A análise integrada dos estudos revela que o suicídio indígena não pode ser compreendido 

isoladamente de seu contexto histórico, territorial e identitário. A desterritorialização, sustentada por 

políticas coloniais que atravessam séculos e continuam a se atualizar em despejos contemporâneos, 

confinamento e violências institucionais, emerge como eixo estruturante do sofrimento indígena. A 

memória coletiva dessas violências, transmitida intergeracionalmente, produz um campo afetivo 

denso, no qual a experiência cotidiana é vivida à luz da repetição histórica da injustiça. Essa memória 

não é mero registro do passado, mas elemento ativo na construção da identidade indígena, 

especialmente entre os jovens, que crescem entre lembranças de expulsões e a vivência presente da 

vulnerabilidade territorial, social e existencial.  

A ruptura das práticas tradicionais, a fragilização dos vínculos comunitários e a perda de 

referências identitárias agravam esse cenário, transformando o suicídio em sintoma coletivo de um 

trauma que não encontrou reparação nem condições de elaboração social. No entanto, esta revisão 

também mostra que a mesma memória que aprisiona indígenas em narrativas de dor, pode tornar-se 

força de resistência quando articulada a processos de reterritorialização, reafirmação cultural e luta 

política. Dessa forma, estratégias de prevenção ao suicídio indígena só serão efetivas se articularem 

políticas de saúde mental com políticas territoriais, reconhecimento de direitos e fortalecimento da 

autonomia cultural dos povos. 

Apesar da riqueza dos estudos analisados, a literatura ainda apresenta lacunas importantes. Há 

predominância de pesquisas focadas em alguns povos específicos, como os Guarani e Kaiowá, o que 

restringe a compreensão da diversidade das experiências indígenas no Brasil (20, Souza et al., 2020). 

Muitos estudos ainda tratam o suicídio de forma descritiva ou biomédica, sem integrar dimensões 

históricas, espirituais e territoriais, o que resulta em análises reducionistas. Outro limite evidente é a 

escassez de pesquisas conduzidas por autores indígenas ou em parceria efetiva com comunidades, o 

que empobrece a interpretação dos sentidos comunitários da dor e da resistência. Além disso, grande 

parte das produções utiliza métodos qualitativos com amostras reduzidas, muitas vezes dependentes 

de relatos de lideranças, sem incluir jovens, mulheres ou pessoas de diferentes posições sociais dentro 

das aldeias, deixando de captar nuances essenciais da experiência contemporânea. Finalmente, há 

pouquíssima articulação entre estudos epidemiológicos e pesquisas sobre memória e território, o que 

fragmenta a compreensão do fenômeno e impede a construção de modelos explicativos integrados. 

Pesquisas futuras devem ampliar o escopo territorial e étnico, contemplando povos pouco 

estudados e regiões onde o suicídio indígena tem crescido silenciosamente. Há necessidade urgente de 

estudos que integrem abordagens multidisciplinares, combinando antropologia, psicologia social, 

estudos decoloniais e principalmente epistemologias indígenas, de modo a construir compreensões 

mais robustas e culturalmente enraizadas. Estudos que investiguem diretamente os efeitos 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

psicossociais da reterritorialização, das retomadas e das práticas de fortalecimento identitário são 

especialmente necessários, pois podem oferecer evidências concretas sobre os impactos positivos 

dessas ações na saúde mental. Além disso, seria relevante explorar como jovens indígenas 

reinterpretam a memória do trauma e a articulam com novas formas de pertencimento, seja dentro das 

aldeias, seja nos contextos urbanos. Investigações que incluam gênero, infância, espiritualidade e redes 

de cuidado também se mostram essenciais para aprofundar a compreensão dos múltiplos caminhos que 

levam ao suicídio, e, sobretudo, dos caminhos possíveis de vida. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

REFERÊNCIAS 

 

ABREU, Tiago Eric de et al. Demarcar a terra com sangue: discurso, memória e resistência indígena. 

Tese de Doutorado em Estudos Linguísticos. Universidade Federal de Uberlândia. 2024.  

 

ARANÃO, Giulia Deziró et al. Sofrimento Mental nos povos indígenas: uma revisão integrativa da 

literatura. Brazilian Journal of Implantology and Health Sciences, v. 6, n. 11, p. 342-369, 2024.  

 

ARKSEY, H.; O'MALLEY, L.Scoping studies: towards a methodological framework. International 

Journal of Social Research Methodology, vol. 8, n 1, p. 19-32. 2005 

 

BANIWA, Geana; CALEGARE, Marcelo. Fatores explicativos do suicídio pela visão indígena: uma 

revisão de literatura. Estudos de Psicologia (Campinas), v. 41, p. e230084, 2024.  

 

BOLDO, Camile Beatriz Sada et al. Suicídio indígena e drogas nas aldeias em Dourados: problemas 

e perspectivas. Universidade Federal da Grande Dourados. 2022. 

  

BRAND, Antonio Jacó. O impacto da perda territorial nas comunidades Kaiowá e Guarani. In: 

GRUPIONI, L. D. B. (Org.). Povos Indígenas no Brasil. MEC/Unesco, 1997. 

 

CÁCERES, Natanael Vilharva et al. Memória indígena: artesanato narrativo e tradição oral em Porto 

Lindo. Dissertação de mestrado em História. Universidade Federal da Grande Dourados. 2022. 

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com aspas. São Paulo: Cosac Naify, 2009.  

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Ch’ixinakax utxiwa: uma reflexão sobre práticas e discursos 

descolonizadores. São Paulo: n-1 Edições, 2015. 

 

DE ÁVILA, Heleni Duarte Dantas et al. Política social, territórios e estado: Reflexões 

contemporâneas. Editora CRV, 2025.  

 

DE BARROS, Mariana Carneiro. Políticas de perigo: o paradoxo entre lembrança e esquecimento e a 

literatura testemunhal como política da memória do clandestino. Revista Tapuia, v. 2, n. 4, 2024.  

 

DE FRANÇA NETO, João Irineu. Entre os riscos de suicídio de indígenas Potiguara e os rabiscos 

emergentes da psicologia indígena. Editora Dialética, 2025.  

 

EL KADRI, Michele Rocha et al. Bem viver: saúde mental indígena. Editora Rede Unida. 2021. 

 

FARIA, Lucas Luis de; MARTINS, Catia Paranhos. “Terra é Vida, Despejo é Morte”: Saúde e Luta 

Kaiowá e Guarani. Psicologia: Ciência E Profissão, v. 43, p. e245337, 2023.  

 

FARIA, Lucas Luis; MARTINS, Catia Paranhos. Violência Colonial e Efeitos Psicossociais: Diálogo 

entre Experiências Kaiowá e Guarani e Escritos de Martín-Baró. Estudos e Pesquisas em Psicologia, 

v. 24, 2024.  

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. São Paulo: Vértice, 2006  

 

JUNIOR, Jair Costa; SILVA, Cássia Cristina. Cosmologia e kilombos: território ancestral e a 

retomada originária. SAPIENS-Revista de Divulgação Científica, v. 4, n. 2, p. 24-54, 2022.  

 

MACENO, Lucas Sales et al. Memórias de suicídio Guarani e Kaiowa na Reserva Indígena de 

Dourados: história oral aplicada. Dissertação de mestrado em História. Universidade Federal da 

Grande Dourados. 2021.  

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

MARTÍN-BARÓ, Ignacio. El trauma psicosocial en El Salvador. In: MARTÍN-BARÓ, Ignacio. 

Psicología social de la guerra: trauma y terapia. San Salvador: UCA Editores, 1989. p. 75–102.  

 

MASSUDA, Kelly Cristina Alves et al. Os Movimentos de retomada de territórios Guarani e Kaiowá 

no estado de Mato Grosso do Sul: Teko Joja e a força normativa da Constituição Federal de 1988. In: 

Lutas por direitos socioambientais no Mato Grosso do Sul. Thaisa Eld; Tiago Botelho (Orgs). Editora 

Liber Ars. 2022.  

 

MORAIS, Bruno Martins. Do corpo ao pó: crônicas da territorialidade kaiowá e guarani nas 

adjacências da morte. Editora Elefante, 2020. 

 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 2, n. 3, 

p. 3-15, 1989. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. 

In: LANDER, Edgardo (Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos 

Aires: CLACSO, 2005. p. 107–130.  

 

SOUZA, Ronaldo Santhiago Bonfim de et al. Suicídio e povos indígenas brasileiros: revisão 

sistemática. Revista Panamericana de Salud Pública, v. 44, p. e58, 2020.  

 

WEBER, Izabel; GIANOLLA, Cristiano; SOTERO, Luciana. Suicídio e violência estrutural. Revisão 

sistemática de uma correlação marcada pelo colonialismo. Sociedade e Estado, v. 35, p. 189-228, 

2020.  

 

WITTMANN, Luisa Tombini; GAYO, Clarice Ehmke. " Quero e vou continuar sendo índia aqui, lá 

ou acolá”: Ensino de história indígena através de narrativas de mulheres Laklãnõ-Xokleng que vivem 

em cidades. Revista Eletrônica História em Reflexão, v. 16, n. 31, p. 189-213, 2022.  


