
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

PROPOSTA EDUCACIONAL DE AGOSTINHO DE HIPONA: UMA CONFLUÊNCIA DE 

MUNDIVIDÊNCIAS ANTAGÔNICAS 

 

THE EDUCATIONAL PROPOSAL OF AUGUSTINE OF HIPPO: A CONFLUENCE OF 

ANTAGONISTIC PERCEPTIONS 

 

LA PROPUESTA EDUCATIVA DE AGUSTÍN DE HIPONA: UNA CONFLUENCIA DE 

PERCEPCIONES ANTAGÓNICAS 

 

 
10.56238/revgeov17n1-011 

 

José Joaquim Pereira Melo 

Doutorando em História e Sociedade 

Instituição: Universidade Estadual de Maringá (UEM) 

E-mail: pereirameloneto@hotmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-0743-8000  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/1162692992302307 
 

RESUMO 

No presente texto, discute-se a educação proposta por Agostinho de Hipona (354 – 430), destacando-

se o diálogo que ele estabeleceu com a cultura clássica, cujo resultado foi uma dinâmica conciliatória 

entre fé e razão. Na confluência de mundividências antagônicas, respaldado em sua formação, nas 

experiências pessoais e profissionais, ele alinhou a racionalidade dos conteúdos clássicos com a 

espiritualidade cristã. Nesse processo, incorporou valores, princípios e categorias das disciplinas tidas 

como pagãs para compor o corpo disciplinar da educação cristã, cujo referencial para a busca da 

verdade era a Bíblia. Em termos metodológicos, a análise do processo percorrido por Agostinho 

abrange o universo mental, intelectual e profissional com base no qual ele pensou seu tempo e procurou 

atender às necessidades que se punham para a Igreja, para o homem que se fazia cristão, em meio às 

transformações enfrentadas pelo império em decadência. Além de fontes agostinianas, a abordagem se 

baseia em bibliografia relativa ao tema, conforme se apresenta ao longo do texto e nas referências 

bibliográficas.  

 

Palavras-chave: Agostinho. Educação. Fé. Razão. 

 

ABSTRACT 

Augustine of Hippo´s educational proposal brings to the fore the dialogue he establishes with classical 

culture and which results in the conciliatory dynamics between faith and reason. Within the confluence 

of antagonistic perceptions, based on his formation and on his personal and professional experiences, 

he aligned the rationality of classical themes and Christian spirituality. In the process Augustine added 

values, principles and categories of the so-called pagan disciplines to compose the contents of Christian 

education whose reference was the Scriptures for its search of the truth. In methodological terms, the 

analysis of the process wrought by Augustine spans the mental, intellectual and professional world 

through which he analysed the era he lived in and sought to attend to the needs that presented 

themselves for the Church and for the Christian within the transformations that a decaying empire was 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

facing. Augustinian sources are supplemented by a bibliography related to the theme as debated 

throughout the text.  

 

Keywords: Augustine. Education. Faith. Reason.  

 

RESUMEN 

La propuesta educativa de Agustín de Hipona pone en primer plano el diálogo que establece con la 

cultura clásica y que da lugar a las dinámicas conciliadoras entre fe y razón. En la confluencia de 

percepciones antagónicas, basadas en su formación y en sus experiencias personales y profesionales, 

alineó la racionalidad de los temas clásicos con la espiritualidad cristiana. En el proceso, Agustín 

añadió valores, principios y categorías de las llamadas disciplinas paganas para componer el contenido 

de la educación cristiana cuya referencia era las Escrituras para su búsqueda de la verdad. En términos 

metodológicos, el análisis del proceso llevado a cabo por Agustín abarca el mundo mental, intelectual 

y profesional a través del cual analizó la época en la que vivió y trató de atender las necesidades que 

se presentaban para la Iglesia y para el cristiano dentro de las transformaciones que enfrentaba un 

imperio en decadencia. Las fuentes agustinas se complementan con una bibliografía relacionada con 

el tema debatido a lo largo del texto.  

 

Palabras clave: Agustín. Educación. Fe. Razón.



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

1 INTRODUÇÃO 

A educação, entendida como um processo de transmissão de conhecimentos, de valores e de 

princípios que definem a identidade e a cosmovisão de um povo, de uma sociedade e até mesmo de 

um grupo para garantir sua sobrevivência, sua perenidade e seu desenvolvimento, caracteriza-se como 

uma das grandes preocupações humanas de todos os tempos, lugares e culturas. 

Com essa perspectiva de análise, pode-se afirmar que com o cristianismo não foi diferente. 

Desde sua fundação, seus líderes se preocupavam com a formação do homem que se fazia cristão; 

posteriormente, escritores e pensadores encarregaram-se de sistematizar uma educação 

consubstanciada nos princípios e valores do cristianismo.   

No século IV, surgiu um dos maiores nomes da cristandade: Agostinho de Hipona. Herdeiro de 

todo o pensamento elaborado pelos Padres que o antecederam, ele pôs à disposição da Igreja não 

apenas sua produção filosófica e teológica, mas também sua proposta educacional. 

Nessa proposta formativa, ele dialogou com a cultura clássica, com seus valores, princípios, 

categorias e práticas. Conciliando o pensamento educativo clássico com valores cristãos, ele elaborou 

uma concepção educacional fundada na fé e na razão e formulou os conteúdos e/ou as disciplinas que 

possibilitariam ao cristão chegar ao conhecimento pessoal e ao conhecimento de Deus, fonte única da 

verdade. Na reflexão e no entendimento das verdades da fé contidas na Bíblia, o cristão encontraria 

um caminho de vida e de salvação. 

Assim, procura-se, neste texto, discutir a educação proposta por Agostinho, tendo em vista que 

ele buscou, nos conteúdos racionais clássicos, elementos para a concepção de disciplinas que 

contemplassem a espiritualidade e a cosmovisão cristã. 

Considerando-se que a educação e a estrutura “curricular” pensada por Agostinho de Hipona 

foi uma construção histórica, adota-se o procedimento metodológico de relacionar seu pensamento às 

necessidades de seu tempo. Reflete-se, principalmente, sobre a estrutura mental, intelectual e 

profissional que lhe deu segurança e autoridade para elaborar um arcabouço pedagógico que atendesse 

às demandas da Igreja para a formação do homem cristão. Na análise, além de fontes primárias 

agostinianas, contou-se com os respaldos históricos e teóricos a respeito do tema, mencionados no 

decorrer do texto e apresentados nas referências bibliográficas. 

 

2 SABEDORIA COMO FIM E CULTURA CLÁSSICA COMO CAMINHO DA EDUCAÇÃO 

CRISTÃ  

Agostinho de Hipona não pôde se afastar do diálogo com a cultura clássica, pois foi tributário 

dos pensares de muitos dos Padres da Igreja que o antecederam e discutiram as bases racionais da 

doutrina cristã. De modo geral, desde o início do movimento cristão, com a abertura esboçada por 

Paulo de Tarso, os cristãos mantiveram-se voltados e devotados mais à experiência, ao testemunho e 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

aos ensinamentos de Cristo do que a um diálogo harmonioso e positivo entre as duas mundividências 

que os particularizavam e os punham em campos opostos e antagônicos, ou seja, a espiritual e a 

racional. O cristianismo nascente, com o tempo, foi promovendo a sedimentação de uma “mistagogia” 

celebrada na qual não havia um elenco de disciplinas cíclicas alternativas ao das escolas helênicas, já 

que o movimento cristão surgiu de circunstâncias históricas referentes à vida e à morte de Cristo, à 

crença e à confiança no mistério pascal. 

A abertura universalista só aconteceu de forma mais efetiva com as próximas gerações de 

cristãos, até mesmo porque não era essa a preocupação de Paulo de Tarso. As novas gerações, 

compostas por homens cultos, filósofos, formados nas escolas de Atenas e Alexandria, alguns dos quais 

se tornaram Padres da Igreja, deram início a um diálogo com o mundo greco-romano e, com base nele, 

ofereceram respaldo para a conciliação entre fé e razão, fundamentando o corpo filosófico-teólogo-

educacional do cristianismo (Rosa, 1998, p. 504-507).  

Agostinho de Hipona ganhou destaque, notoriedade e respeitabilidade por dialogar, selecionar 

e assimilar o que de bom e positivo a cultura clássica tinha a oferecer para o pensar cristão. Sua 

participação foi decisiva para os caminhos do cristianismo, seja pela condição de pensador e filósofo, 

seja por suas experiências pessoais em várias escolas filosóficas por onde passou e discutiu. A 

experiência angariada no magistério em várias cidades do Império provavelmente potencializou suas 

qualificações filosóficas e deu-lhe maior legalidade para a discussão a que se propôs. Assim, ele pode 

corresponder às demandas da Igreja, que, com a conversão de setores sociais mais exigentes em termos 

intelectuais, requisitava uma doutrina mais racional que fundamentasse os princípios e os valores 

cristãos e formasse quadros mais condizentes para estender educação cristã aos que eram considerados 

pagãos.  

Em princípio, o diálogo com o pensamento clássico não afetava as verdades da fé contidas na 

Bíblia e na tradição, pois os cristãos estariam preparados para ouvir e considerar apenas os aspectos 

positivos da cultura greco-romana. Com a consciência de que era necessário pensar o processo 

educativo cristão, Agostinho discutiu a formação religiosa, sem dispensar o que de bom podia advir da 

cultura clássica. Nesse caso, definir e distinguir a “sabedoria” cristã e a “ciência” humana era uma 

condição essencial para a elaboração dos conteúdos para a educação e a formação cristã. 

No processo de discussão da relação entre dois universos mentais tão distintos, ele se deparou 

com duas questões: a da hierarquia na estrutura do plano de estudos para a educação cristã e a da 

integração ou não dos saberes clássicos à educação cristã. Na solução dessas questões, ele não se 

afastou muito dos mestres que o antecederam, particularmente, dos Padres gregos, como Justino (100 

– 165), os quais defendiam uma interação-assimilação relativa de conceitos, princípios e categorias 

positivas e valiosas encontradas na enkyklios paideia grega e nas humanitas romana (Redondo; 

Laspalas, 1997, p. 709). Essas questões teriam sido abertas anteriormente por Justino, quando definiu 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

Cristo como Logos, como Razão, princípio da racionalidade universal da qual participaria todo homem 

enquanto ser racional. Daí procede a ideia de que os filósofos gregos tinham tomado das Escrituras 

tudo o que nela teria de verdade, já que Cristo é o Logos em plenitude (Carazo, 1994, p. 124). Ao 

concluir que, “Portanto, tudo o que de bom foi dito por eles pertence a nós, cristãos” (Justino de Roma, 

2014, p. 73), Justino manteve a consciência e a certeza inabaláveis de que a concepção, o estilo e as 

práticas próprias da vida cristã eram superiores. Dessa forma, ficava garantida a assimilação criteriosa, 

cuidadosa, cautelosa desses valores e, ao mesmo tempo, a eliminação dos aspectos próprios dos 

chamados pagãos que eram considerados nocivos. 

 Em seu posicionamento sobre a superioridade, a dignidade e o valor da “sabedoria” cristã 

cotejada com a “ciência” clássica, Agostinho de Hipona afirma: “Quanto é pequena a quantidade de 

ouro, prata e vestes tirada do Egito por esse povo hebreu em comparação com as riquezas que lhe 

sobrevieram em Jerusalém, [...] assim é igualmente pequena a ciência – se bem que útil – recolhida 

nos livros pagãos, em comparação com a ciência contida nas divinas Escrituras.” (Agostinho, 2002, p. 

148). 

Em síntese, no pensar agostiniano, a “sabedoria” cristã, obtida com o estudo da Bíblia, era 

inequivocamente superior à “ciência” humana advinda da literatura profana porque era mais rica e 

fecunda do que ela em sua dignidade e ação. A sabedoria cristã, conforme disserta Agostinho, serviria 

de referencial avaliativo da cultura clássica e, diferentemente desta, tinha como pressuposto que, para 

obtê-la, era necessário que a pessoa fosse detentora de determinadas qualidades de caráter moral 

(Redondo; Laspalas, 1997, p. 710). Por isso, ele insistia na união entre fé e vida e na regra de que o 

exercício da fé impunha um determinado comportamento moral: “aquilo que não contraria a fé ou os 

bons costumes” (Agostinho, 1951, p. 311). 

Nessa orientação, Agostinho condenou comportamentos comuns e aceitos pela sociedade de 

seu tempo, mas que estariam em total desacordo com os textos sagrados. Em Primeira catequese aos 

não cristãos, ele fez uma longa lista de comportamentos, práticas e ações que não correspondiam e 

nem tinham lugar na vida e na conduta do cristão, destacando os bêbados, os avaros, os difamadores e 

adúlteros, as prostitutas, os atores, os cafetões e os gladiadores (Carazo, 1994 p. 137). 

Vale lembrar que essas exigências não implicavam uma negação total da cultura clássica, pois, 

em sua compreensão, não seria razoável que os cristãos a desconsiderassem. Na perspectiva dos 

defensores do diálogo, essa cultura alternava entre coisas boas e ruins, entre coisas positivas e 

negativas, entre coisas aproveitáveis e reprováveis. (Agostinho, 1951, p. 887) 

Um exemplo dessa orientação encontra-se em Orígenes (185–253), um dos maiores defensores 

cristãos primitivos do diálogo com o clássico. Ressalvando os cuidados a serem tomados no processo 

de inculturação daqueles que entendia como pagãos, ele orientava a colher desse caudal cultural aquilo 

que fosse útil e utilizável para o estudo e interpretação da Bíblia. Sua preocupação era justificada por 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

sua própria experiência pessoal, pelo risco que se corria ao transformar a ciência humana em um 

referencial que ocupasse, ou até mesmo tomasse, o lugar do sagrado, do Logos (Carazo, 1994 p. 125). 

O aceitável e o recomendável era a assimilação do positivo e a rejeição do negativo contidos nos 

clássicos, o que requeria uma série de critérios.  

O primeiro deles era não perder de vista, um momento sequer, o verdadeiro e principal objetivo 

da educação cristã, que, por sua natureza e fim, não era ensinar e aprender a “ciência” clássica, mas 

assimilar, fundamentar racionalmente e veicular a “sabedoria” cristã.  

É nesse sentido que Agostinho de Hipona, coerente com o pensamento cristão e a cultura cristã 

que ajudava a consolidar, advertiu um jovem que, expressando grande afeição às letras clássicas e 

manifestando a vontade de conseguir destaque e notoriedade no “classicismo” acadêmico (Redondo; 

Laspalas, 1997, p. 710) (Agostinho, 1951, p. 851-853), procurara-o para que comentasse amplamente 

os Diálogos de Cícero. Agostinho, em razão das muitas atividades que tinha, não atendeu à solicitação, 

mas não se negou a orientá-lo. Em uma longa correspondência, Cartas 118, contestou-o, e, sob a 

influência do pensar do próprio Cícero, mostrou-lhe um conteúdo completamente oposto ao que tinha 

sido solicitado pelo jovem Dioscuro. No final da referida Carta, pôs a nu para o jovem o vazio do 

orgulho humano, a futilidade da ambição e o falso brilho do que ele buscava. (Oroz Reta, 1963 p. 136-

137). 

Com base nessas coordenadas agostinianas, pode-se afirmar que a “sabedoria” aurida do 

cristianismo é o fim único a se atingir, enquanto a “ciência” clássica seria o caminho para se chegar a 

essa sabedoria. Para Agostinho, a sabedoria poderia ser abstraída da ciência, ao passo que a ciência 

desprovida da sabedoria seria um conhecimento deletério (Redondo; Laspalas, 1997, p. 711).  

O sentido do conhecimento humano em sua essencialidade repousaria no conhecimento 

religioso, de forma que o cristão não precisaria evitar determinados ensinamentos e aprendizados do 

conhecimento clássico desde que fosse para melhor entender e assimilar a sabedoria cristã. 

O segundo critério para a assimilação da cultura clássica é que, antes de sua aceitação, esta 

deveria ser submetida a um apurado juízo seletivo, pois o objetivo desse processo seria sua integração 

à educação cristã, que, sendo superior por sua própria natureza superior, teria a autoridade para avaliar 

a primeira. Só que esse exercício seletivo requisitava fidelidade à doutrina, pureza na fé e 

comprometimento com Cristo (Redondo; Laspalas, 1997, p. 711-712). 

A assimilação da cultura clássica estava limitada à exigência de se romper com tudo e com 

qualquer coisa que fosse incompatível com a fé e com o modo de viver dos cristãos, mas sem abandonar 

conhecimentos considerados importantes e significativas para o cristianismo. Afirmava Agostinho: 

“Em todas essas ciências se há de observar a máxima: “Nada com excesso”, de Terêncio (em Andriana, 

I,1), sobretudo quanto às ciências relacionadas com os sentidos corporais e que se desenvolvem no 

tempo e ocupam lugar no espaço” (Agostinho, 2002, p. 143). Assim, o cinismo podia ser aceito se, de 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

sua doutrina, não se acolhesse nada que fosse torpe ou de intemperante; o platonismo, por sua vez, 

constava entre as escolas que mais se aproximavam da fé cristã, pela noção que tinha de Deus (Carazo, 

1994, p. 138).  

Reitera-se que a educação cristã, mesmo que cautelosamente, deveria interagir de forma 

harmônica com valores axiomáticos da formação humana, pois seu objetivo seria ensinar o homem a 

se desenvolver no mundo com um espírito cristão.  

A pesquisa evidencia que, para Agostinho, o verdadeiro cristão não poderia nem assumir uma 

postura de descaso, de indiferença, nem se assoberbar de uma suposta superioridade em relação aos 

saberes humanos. De um lado, em seu entendimento, Deus situou o cristão no mundo para que 

construísse nesse mesmo mundo sua santificação, de forma que uma parte considerável da cultura 

humana seria integrada à educação cristã para que esse objetivo maior se realizasse (Redondo; 

Laspalas, 1997, p. 712). De outro lado, a busca do conhecimento requeria práticas e vivências cristãs, 

razão pela qual a educação deveria partir de critérios e ensinamentos bíblicos e da Igreja, sem dispensar 

o que de bom podiam oferecer os conhecimentos clássicos. De forma sentenciosa, escreveu Agostinho 

que um bom cristão deve observar, entender e estar atento à realidade que está a sua volta (Agostinho, 

2002, p. 126-127). Em outros termos, ao se servir da cultura clássica, “todo bom e verdadeiro cristão há 

de saber que a Verdade, em qualquer parte onde se encontre, é propriedade do Senhor” (Agostinho, 

2002, p. 116). 

Merece distinção que a argumentação agostiniana tenha sido respaldada em uma passagem 

bíblica, encontrada em Êxodo, a respeito do ouro egípcio apropriado pelos hebreus, quando saíram do 

Egito. Para esse pensador, era facultado aos hebreus reivindicar o que estava em posse dos egípcios 

sem merecimento, já que o único e verdadeiro dono era o próprio Deus. Analogamente, ele afirma que 

seria legitimo assimilar a cultura clássica, pois tudo que era de bom e positivo nela tinha origem em 

Deus: “Não foram os pagãos que os fabricaram, mas os extraíram [...], de certas minas fornecidas pela 

Providência divina [...] Quando, porém, alguém se separa, pela inteligência, [...] tendo-se tornado 

cristão, deve aproveitar-se dessas verdades, em justo uso, para a pregação do evangelho” (Agostinho, 

2002, p. 145). 

Lançando mão da metáfora egípcia, Agostinho justificava biblicamente o estudo e a utilização 

dos saberes clássicos oriundos da cultura greco-romana, como a filosofia, a retórica e demais ciências: 

o que tinha de verdadeiro nesses saberes pertenciam aos cristãos, em última análise, a Deus. No caso 

da filosofia, seu estudo correspondia ao objetivo de compreender, fundamentar e defender a fé cristã e 

não de obter um conhecimento que substituísse a revelação. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

3 A HIERARQUIA DAS DISCIPLINAS E AS FINALIDADES DA EDUCAÇÃO CRISTÃ  

A assimilação de parte substancial do elenco de disciplina/currículo escolares clássicos pelos 

cristãos ganhou efetividade com Agostinho de Hipona. Na estrutura do currículo da educação cristã 

constam: em conjunto com os saberes religiosos – a doutrina cristã e as ciências sagradas –, estão as 

artes manuais e os ofícios, a História, as Artes Liberais (Gramática, Retórica, Dialética, Aritmética, 

Geometria, Astronomia e Música) e a Filosofia, tanto em sua vertente teórica como em sua dimensão 

ética (Redondo; Laspalas, 1997, p. 713). 

Agostinho não se dedicou apenas a elencar as matérias que deviam compor o plano de estudo 

da educação cristã, mas posicionou-se também sobre a estrutura desse plano e sobre a finalidade de 

cada disciplina. Essa discussão é encontrada em duas de suas obras: A ordem (386 d. C), produzida em 

sua fase inicial, em sua juventude, e A doutrina cristã (c. 396-426 d. C.), produzida em sua maturidade. 

A primeira foi marcada por uma candente influência platônica que, em boa medida, perdeu o brilho na 

segunda (Redondo; Laspalas, 1997, p. 713-714). 

Nesse posicionamento, ele atribuiu relevância às Artes Liberais na educação: “Pois a erudição 

moderada e parcimoniosa nas disciplinas liberais, Licêncio, nos torna mais resolutos, mais 

perseverantes e amantes mais agradáveis para abraçar a verdade, para deseja-la mais ardentemente, 

segui-la com mais constância e, finalmente, apegar-nos com mais doçura à vida feliz” (Agostinho, 

2008, p. 108).  

Na condição de filósofo e professor, ele não podia deixar de valorizar determinados conteúdos 

clássicos e, na mesma linha com que Orígenes se referiu às obras dos tidos pagãos, encontrar verdades 

e preceitos morais que se alinhavam com a fé cristã. Assim, considerava as ciências liberais muito 

favoráveis para o ensino da verdade, de preceitos morais úteis e até mesmo de algumas verdades 

relativas ao culto do próprio Deus único e verdadeiro (Carazo, 1997, p. 139-140). Em sua orientação, 

está a ideia de que os clássicos amparavam as artes liberais, ou seja, que determinados saberes clássicos 

constituíam-se em preparação para o aperfeiçoamento cristão. A importância atribuída aos saberes 

clássicos no aperfeiçoamento cristão, por sua vez, restringiria o alcance e a efetividade universal do 

ensino do cristianismo. Atento a isso, em suas Retratações (426-428), Agostinho de Hipona advertia 

para essa possível ambivalência: “E por ter dado muita importância às disciplinas liberais, ignoradas 

por muitas pessoas santas, e alguns, que as conhecem, não são santos” (Agostinho, 2020, p. 14). À 

medida que o tempo passou, sobretudo, em sua fase etária mais avançada, observa-se um 

posicionamento mais severo contra a cultura e a literatura clássicas. Nas reflexões mais tardias sobre 

sua própria vida e suas experiências, bem como na preocupação pastoral com os fiéis, fica mais 

evidente sua acusação contra a poesia clássica, que, segundo ele, instigava comportamentos 

moralmente inapropriados e favorecia a crença nos deuses e a licenciosidade, o que era comum e aceito 

entre aqueles que considerava pagãos (Carazo, 1994, p. 133). 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

Em seu cuidado, aparece a discussão de um tema de importância para o cristianismo e para a 

educação cristã: como se daria e qual poderia ser a extensão da cultura humana e do ciclo de estudos 

clássicos no trabalho de assimilação da sabedoria contida na Bíblia. Em seu entendimento, não era 

possível pensar em um esquema platônico e aceitar que a cultura clássica se constituiria em um 

exercício intelectual, em uma “propaideia” substancial para se obter o conhecimento e o domínio da 

Verdade e do Bem. O conhecimento e a compreensão da Bíblia não estavam, nem poderiam estar 

vinculados ao saber humano, mesmo que este pudesse contribuir para tal; ele descartava qualquer 

possibilidade de se sujeitar a sabedoria bíblica ao conhecimento clássico (Redondo; Laspalas, 1997, p. 

714). Na reflexão de Agostinho, em sua fase de maturidade, nada possibilitava mais a ampliação da 

razão para o domínio da verdade do que as verdades contidas nos textos sagrados. Ou seja, no processo 

de compreensão da verdade, a revelação da Bíblia favorecia mais o conhecimento e o aprofundamento 

do que a submissão ao movimento racional. No entanto, essa dinâmica trazia uma exigência: o 

exercício da fé. Sem esta, a revelação se faria em “letras mortas”, quer dizer, em palavras que não 

tinham condições de alavancar a razão para a transcendência da esfera sensível e para a contemplação 

da Verdade em sua essência, em sua Natureza, em sua plenitude (Vahl, 2016 p. 69). Assim, a base desse 

processo tinha que ser a fé, a caridade e a purificação ascética, ou seja, as virtudes concedidas por Deus 

para que o cristão recebesse a graça da sabedoria. A partir de então, a cultura clássica seria um elemento 

acessório e prescindível, mesmo que não fosse dispensável (Redondo; Laspalas, 1997, p. 714). 

Apesar dessa análise agostiniana, há o entendimento de que havia uma relação indissociável 

entre fé e razão no ato do conhecer. Separada, a razão se faria inapta e se desviaria nas nuances da 

linguagem, mesmo quando se tratasse da Bíblia, mas, quando unida à fé, encontraria nas verdades 

sagradas uma direção purificadora que criaria condições para uma melhor compreensão da verdade e, 

ao mesmo tempo, inviabilizaria a incidência em equívocos e erros (Vahl, 2016 p. 69) próprios do 

distanciamento que descaracteriza a essência da relação que leva ao conhecimento e à verdade. 

Essa concepção agostiniana indica que, à medida que as artes e a literaturas clássicas deixaram 

de constituir causa necessária para a formação cristã, surgiu o entendimento de que esses saberes 

seriam despojados de sua condição de “liberal”, ficando subordinados às verdadeiras “ciências 

liberais”, cujas origens e orientações estariam no estudo da Bíblia (Redondo; Laspalas, 1997 p. 714). 

Afirma o autor em A verdadeira religião: “Eduquemo-nos, proveitosamente, com este nobre jogo (do 

estudo das Escrituras). É salutar jogo de homens livres” (Agostinho, 2014, p. 125). 

No modelo interpretativo agostiniano, as verdades bíblicas são soluções corretivas no combate 

aos erros, elas iluminam o entendimento de como os ensinamentos escriturísticos proveem e purificam 

a mente humana para que esta, gradativamente, se volte para o sagrado, para o santificador. Tais 

verdades configuram-se como um processo pedagógico, cujo objetivo é incentivar e orientar “os 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

simples”, o passo a passo que leva ao que é superior e a abandonar o que é inferior (Souza, 2013, p. 

93-94).  

Mais: em Agostinho de Hipona, saberes que não libertassem o homem não deviam ter o status 

de liberais. A libertação somente podia ser realizada pela graça divina, por meio de Cristo (Agostinho, 

1951, p. 695). 

Considerando que, para Agostinho, somente a Bíblia e a sabedoria cristã mereciam o status de 

“liberais”, eram elas que compunham o núcleo central do plano de estudos cristãos, eram o referencial 

fundante dos demais saberes e tradições literárias. Dessa forma, não haveria por que excluir do 

currículo da educação cristã os saberes humanos. O necessário era que estes atendessem à educação 

cristã, que fossem parte integrante de um ciclo de estudos voltados para a exegese bíblica (Agostinho, 

1955, p. 591). Todos os componentes curriculares que integram o plano de estudos da educação cristã 

tinham como objetivo o conhecimento e a interpretação dos textos bíblicos, o que, por sua vez, 

possibilitaria um maior e melhor conhecimento de Cristo e do próprio Deus. 

Em Agostinho, o estudo, a reflexão, a meditação sobre as verdades insofismáveis da fé trazidas 

pela Bíblia eram uma espécie de acercamento, uma abordagem mais intensa e profunda da realidade 

do que o movimento feito pelo homem para conhecer o mundo ao redor por meio da razão. Nesse 

sentido, as Escrituras eram essenciais para que a razão chegasse aos domínios da verdade (Vahl, 2016 

p. 69). 

Do que foi exposto, pode ficar a impressão de que a cultura humana era remetida a segundo 

plano, subordinando-se plenamente à cultura religiosa, mas ressalva-se que essa questão assume uma 

configuração bem mais complexa. Deve-se considerar que o plano de estudo em análise reportava-se 

especificamente à cultura, nomeada “religiosa” ou “teológica”, a qual devia ser obtida nas escolas 

cristãs. Entretanto, havia uma cultura e um modelo de formação próprios das escolas clássicas, de valor 

também reconhecido, sendo conveniente que seus saberes fossem aprendidos antes da cultura religiosa 

(Redondo; Laspalas, 1997, p. 715). Tais orientações estão postas à luz em A doutrina cristã, no 

princípio do livro IV, no qual Agostinho procura definir a natureza e a função da retórica cristã 

(Agostinho, 2002, p. 208-209). 

É clara a influência de Cícero nessas reflexões e na incisiva defesa do uso da retórica pelo 

pregador cristão. Sua compreensão da arte da argumentação e da persuasão, ou seja, da retórica, 

afinava-se com a pregação cristã, cujo objetivo era “conquistar o hostil, motivar o indiferente” 

(Agostinho, 2002, p. 211), “comover os corações” (Agostinho, 2002, p. 212). 

Em sua argumentação, Agostinho deixou claro que quem se utilizasse da oratória não poderia 

esquecer ou secundarizar seu dever, sua obrigação de fidelidade com a fé, na antemão dos textos 

sagrados, de colocar a sabedoria antes e acima da forma (Gonçalves, 2009 p. 107). 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

Vale lembrar que seu plano de estudos é, em grande medida, similar ao adotado pelos cristãos 

antigos. O primeiro ciclo de estudos, de cunho cultural e humano, seria desenvolvido no âmbito das 

escolas clássicas, por meio das matérias e da literatura humana. Na sequência, estava o ciclo de estudos 

propriamente religiosos, fundada na fé, na caridade e na tradição da Igreja, embora não se 

dispensassem as conquistas e as técnicas humanas, por meio das quais, mestres e discípulos conheciam, 

entendiam e dominavam efetivamente sua primeira etapa de estudos. 

No arcabouço educacional agostiniano, fica evidente que, no âmbito da formação “religiosa”, 

a formação “cultural” tinha um caráter meramente iniciático, introdutório, preparatório. As matérias 

que integram esse currículo estavam circunscritas à condição de “antes” que, “de ajuda poderosa para 

a compreensão. Isso, porém, sob a condição de afastar o erro pelo qual os homens pensam que ao 

aprender tais regras já estão de posse da própria verdade, a que conduz à vida eterna” (Agostinho, 2002 

p. 140). Além disso, ele estabeleceu uma hierarquização das matérias do currículo da educação cristã.  

Na última escala, quase à margem dela, ficaram as artes mecânicas, pois ele considerava que 

elas deveriam ser conhecidas, não para ser praticados, exceto se algum dever obrigasse a isso 

(Agostinho, 2002, p. 133). 

Na sequência, colocou a história, cuja constituição era toda voltada para a Bíblia: com suas 

características alegóricas, simbólicas, transcendia a simples história. Na linha interpretativa herdada 

dos Padres da Igreja, Agostinho potencializou o entendimento da história humana como símbolo e 

imagem do eterno. Assim, a história humana era somente uma sequência cronológica de Génesis a 

Apocalipse. Influenciado pela tradição platônica, ele uniu o conceito de eternidade, ou de um Deus 

eterno e imutável, com o da criação do universo. Com isso, a história dos homens se colocaria em 

alinhamento com a história da salvação, considerando que Deus estava presente na sua criação (Eyler; 

Souza, 2010, p. 56-57).  

Em seu entendimento, as obras dos historiadores gregos e romanos estavam plenas de fábulas, 

de sua perspectiva, perigosas. Em comprovação, apontou dois exemplos mitológicos: o de Dédalo, 

arquiteto mitológico que projetou para rei Minos o labirinto de Cnossos, lugar onde ficava encerrado 

o Minotauro; e o do nome da mãe de Euríalo, epígono, argonauta e um dos gregos que lutou na Guerra 

de Troia. Tais exemplos seriam suficientes para mostrar por que as obras não mereciam uma avaliação 

mais favorável (Agostinho, 2008, p. 139). Mesmo assim, ele afirmava que, às vezes, os relatos “sobre 

o sucedido nos tempos passados nos são de grande ajuda para compreendermos os Livros Santos” 

(Agostinho, 2002, p. 128), como é o caso dos relatos das ressurreições de Lázaro e do próprio Cristo. 

Enfim, em que pese essa restrição, em dadas circunstâncias, na medida do possível, recomendava a 

utilização da história humana para se inteirar, analisar e entender a história sagrada.  

Na terceira escala da educação cristã aparece a gramática (Redondo; Laspalas, 1997, p. 716). 

Agostinho menciona duas razões para essa inclusão: “Para combater a ignorância dos signos próprios, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

o grande remédio é o conhecimento das línguas” (Agostinho, 2002, p. 100), e para “perpetuar por 

escrito tudo o que fosse digno de memória” (Agostinho, 2008, p. 139). 

Em Agostinho, a gramática é entendida ao modo greco-romano. Verifica-se que, mesmo que 

sua introdução tenha ocorrido depois de séculos em Roma, as escolas voltadas para esses estudos não 

tinham avançado de forma expressiva e mantinham seus traços essenciais. Para os grandes gramáticos, 

dentre os quais, Agostinho, o estudo gramatical dava sequência a um ciclo introdutório para exercícios 

mais evoluídos de linguagem, particularmente os relacionados à retórica (Marrou, 1975). Assim, a 

disciplina tinha um caráter técnico que criaria condições para o domínio de línguas de cultura e esse 

entendimento era extensivo à apropriação sistemática dos conteúdos atinentes às tradições literárias 

(Redondo; Laspalas, 1997). No elenco desses estudos constam as línguas cultas relativas ao seu tempo, 

o latim e o grego, acrescidas do hebraico (Agostinho, 2002, p. 100). 

Agostinho criticou latinistas apegados aos rigores da erudição linguística e expressou grande 

respeito e admiração pelas línguas e pela cultura púnicas típicas do interior de sua diocese. Ao mesmo 

tempo em que se servia de intérpretes para evangelizar/ensinar mais e melhor os seus diocesanos, ele 

manifestava descontentamento e desaprovação pelos bispos que seguravam em suas dioceses pessoas 

que tinham condição de pregar nessas línguas (Carazo, 1994, p. 134). 

Na escala de saberes, constavam disciplinas que poderiam ser consideradas como “científicas”, 

aquelas que, no futuro, integrariam o Quadrivium, – Geometria, Aritmética, Astronomia e Música –, e 

a História Natural, que também podia ser utilizável para a interpretação bíblica (Agostinho, 2008, p. 

139-142). Entre essas, por suas particularidades e especificidades, ele evidenciava a aritmética, que, 

juntamente com a dialética, constituía a melhor introdução ao pensamento abstrato, que, por sua 

natureza, estaria voltado para as realidades imateriais (Agostinho, 2008, p. 141-142; 144 / Agostinho, 

2002, p. 133-134;139-140). 

 No ponto mais alto da escala da cultura humana, Agostinho colocou a dialética. Em seu 

entendimento, a “ciência da definição, da divisão e da classificação” (Agostinho, 2002, p. 138) era de 

“muitíssimo valor para penetrar e resolver todo gênero de dificuldades que se apresenta nos Livros 

Santos” (Agostinho, 2002, p. 133). Além disso, afirmava: “Esta proporciona a metodologia para 

ensinar e aprender; por ela a própria razão se mostra e se revela o que é, o que deseja, o que pode. Dá 

certeza do saber; somente ela não apenas quer, mas também pode fazer com que tenhamos 

conhecimento” (Agostinho, 2008, p. 139). Para Agostinho, da dialética vicejava a filosofia, de forma 

que alguns dos seus conteúdos poderiam ser utilizados, depois de um crivo seletivo, na educação cristã 

(Agostinho, 2002, p. 144-145). 

A dialética proposta por Agostinho, de inspiração platônica, continha a exigência da purificação 

da mente. O objetivo seria adaptar, adequar a visão para o conhecimento do espírito do homem pelo 

próprio homem, feito à imagem e reflexo do Espírito do próprio Deus. Para que esse processo 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

acontecesse, eram necessárias duas formas de purificação, uma de ordem intelectual, a outra de caráter 

moral. A purificação intelectual seria obtida gradativamente, com o tempo, em conexão com a erudição 

própria e oferecida pelas artes liberais; a purificação moral se realizaria e se efetivaria com o exercício 

e a prática da justiça. 

Para ele, a sabedoria, ou seja, a filosofia, deveria ser buscada incansavelmente pelo homem, 

com toda a energia e a vontade que particularizavam sua alma, englobando a inteligência, os afetos, os 

sentimentos. Ou se buscaria Deus com todas as forças, ou essa busca se tornaria vã (Oroz Reta, 1991, 

p. 41-43). 

Em seu pensar filosófico, convergiam as duas grandes linhas do pensamento: a filosofia 

neoplatônica e o cristianismo. A filosofia tinha a finalidade de promover um ensino que possibilitasse 

ao homem o conhecimento de si mesmo e de tudo aquilo que pudesse promover sua felicidade (Gilson, 

2007, p. 224). 

A retórica, que ele agregou ao plano de estudos, lugar que ocupava na cultura antiga, 

apresentava-se em alguns momentos como competidora e, em outros, como complementar e auxiliar 

imponderável da dialética e da filosofia. Segundo seus estudiosos, ele teria sido um admirável retórico 

antes de se devotar à filosofia e à teologia; assim, ele não podia negar, nem deixar à margem a arte do 

falar, do discurso, sem destacar sua importância na obtenção de resultados favoráveis nas pregações 

(Redondo; Laspalas, 1997, p. 717). Por isso, ele a defendia, argumentando que não havia razão para 

que o cristão proscrevesse a retórica, mesmo que alguns equívocos pudessem ser cometidos com ela. 

Profundo conhecedor da arte do bem falar e do bem conversar, ele sabia das artimanhas que poderiam 

ser utilizadas pelo orador para alcançar seus objetivos: “Existem também certas normas para um 

discurso mais desenvolvido, chamadas eloqüências. Apesar das normas serem verdadeiras, elas podem 

persuadir coisas falsas” (Agostinho, 2002, p. 139).  

Apesar disso, considerava necessário ter conhecimento da retórica, pois a verdade devia ser 

conhecida e preservada, bem como veiculada da melhor forma possível, desde que atendesse aos 

parâmetros das boas causas que levassem à verdade (Agostinho, 2002, p. 208-209).  

Ele fez mais restrições à retórica e à disciplina que habilita o discípulo a se apropriar dela, a 

gramática, do que às demais artes liberais. Chegou a afirmar que, pela sua têmpera formalista e sua 

propensão à puerilidade e ao luzir, uma e outra poderiam ser obstáculos para a formação religiosa, 

enquanto que as demais a favoreciam (Agostinho, 2013, p. 53-54). Tal posicionamento em face da 

retórica não apresenta ineditismo: tem origem em autores clássicos como Isócrates (436 a. C. – 338. a. 

C.), Platão (428/427 a. C. – 348/347 a. C.), Aristóteles (384 a. C – 322 a. C.), Cícero (106 a. C. – 43 a. 

C.) ou Quintiliano (35 – 96).  

Provavelmente, Agostinho tinha se familiarizado com essas ideias auridas da tradição clássica 

desde seus estudos juvenis e as manteve depois ao ensinar retórica em várias cidades do Império.  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

A clássica argumentação platônica de que a arte da linguagem se reveste de alto valor, mas deve 

ser subordinada à dialética está espelhada em Solilóquios (Agostinho, 1998, p. 60-62): “Ao aprender 

a retórica é para se servir dela na expressão do que se entendeu, mais do que para fazer compreender 

o que se ignora. No entanto, a lógica e a dialética que ensinam as regras das conclusões, definições e 

classificações são de ajuda poderosa para a compreensão” (Agostinho, 2002, p.139-140). 

Outras passagens agostinianas expressam ideias aristotélicas: “Ora, a melhor forma de ensinar 

é aquela pela qual quem escuta não só ouve a verdade, mas a entende. E quando se tiver conseguido 

isso, é preciso não mais se ocupar da questão tratada, sob pretexto de ensinar mais tempo” (Agostinho, 

2002, p. 232). Essa influência também aparece na concepção agostiniana de que é necessário dispor 

dos recursos persuasivos da retórica quando há o fracasso do brilho da dialética (Agostinho, 2008, p. 

139 / Agostinho, 2002, p. 232). 

As reflexões de Cícero reverberam na formulação dos três objetivos que deveriam constar na 

elaboração e na estruturação de um discurso (Agostinho, 2002, p. 233-234, 235-236; 268-271): instruir, 

agradar e convencer. O primeiro deles refere-se às ideias e os dois subsequentes, à forma e ao modo 

como o orador deveria expor as ideias. Desses objetivos a serem assumidos pelo orador, a instrução-

ensinamento deveria ser a primeira preocupação, o que não significa que sejam o bastante. Para 

cumprir seu papel, o orador tinha que cativar, conquistar a atenção da plateia e, em especial, convencer 

quem o ouvia, dando exemplos práticos do que ensinava (Gonçalves, 2009, p. 108). 

Independentemente das objeções, Agostinho oferecia nuances singulares em sua concepção de 

retórica. Entre essas, está a necessidade de se dar brilho à prática retórica, o que se consegue pelo 

requinte da linguagem: “O desejo diligente de ser claro leva, às vezes, a negligenciar palavras eruditas 

para não ter de se preocupar com frases bem soantes. Procurar sobretudo ser claro e dar a conhecer a 

verdade a que se visa apresentar” (Agostinho, 2002, p. 229-230). 

Ele também propunha o distanciamento dos tratados usuais de retórica em favor dos exemplos 

como fundamento e até mesmo como substitutos da eloquência da linguagem (Agostinho, 2002, p. 271-

272).  

A respeito da eloquência contida nos textos sagrados, Agostinho destaca a clareza do orador 

em sua argumentação (Gonçalves, 2009 p. 108): as práticas discursivas devem ser “compreensíveis” 

pelo modo de falar mais claro possível. Com isso, as verdades da fé ensinadas pela Igreja seriam 

entendidas pela plateia disposta e interessada em ouvi-las, o que garantiria sua efetivação na Igreja 

(Agostinho, 2002, p. 228). 

No entanto, ele ressalva que não é a prioridade atribuída ao brilho e ao exemplo que dá maior 

valor à recepção da retórica na cultura cristã: “E assim como quem possui a beleza do corpo unida à 

deformidade da alma é mais a lamentar do que se tivesse também a deformidade corporal, assim 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

também os que pregam a mentira com eloqüência são mais dignos de pena do que se a expressassem 

de modo grosseiro” (Agostinho, 2002, p. 274). 

Assim, a retórica, além de estar sujeita à dialética, ao brilho e ao exemplo, também está 

submetida à eloquência em sua singularidade e ao chamamento particular da Escritura: “o orador não 

deve ser escravo da expressão, mas a expressão deve servir ao orador” (Agostinho, 2002, p. 273). A 

importância do que se fala com eloquência resulta de que a argumentação seja feita com sabedoria e a 

serviço das verdades da fé (Gonçalves, 2009 p. 107-109). Ou seja, ele estabelece uma espécie de 

equidade entre sabedoria e eloquência: “o orador que deseja falar, não somente com a sabedoria, mas 

também com eloqüência, será mais útil se puder empregar essas duas coisas” (Agostinho, 2002, p. 

213). Apesar disso, o espaço da eloquência na educação cristã não assumiu a importância que teve na 

educação greco-romana. 

Em síntese, as disciplinas/conteúdos que integram o plano de estudos de Agostinho, em cuja 

complexidade distinguem-se disciplinas humanas e formação religiosa em uma harmonização fé e 

razão, viabilizaram ao cristão um modelo formativo voltado não apenas para a fé, mas também para a 

vivência das verdades da fé contidas na Bíblia. Ou seja, facultavam ao cristão compreender, interpretar 

e comunicar essas mesmas verdades que só se encontravam em Deus. 

 

4 CONCLUSÃO  

Agostinho de Hipona foi um dos pensadores mais multifacetado, plural e completo do 

pensamento cristão. Por sua formação clássica, pelo aporte teórico-acadêmico que angariou durante 

sua vida, pelo respaldo obtido em várias correntes do pensamento que o precederam e por sua 

experiência como professor, angariou autoridade para pensar e propor uma educação, um modelo 

formativo fundado na fé e na razão. Dessa forma, atendeu aos interesses da Igreja que se efetivava 

como liderança em uma sociedade em transformação.  

Nesse modelo educacional, ele deu sequência e aprofundou o pródigo diálogo com a cultura 

clássica iniciado por pensadores cristãos que o antecederam. Foi no campo fértil desse diálogo que ele 

se movimentou e, pensando, compondo e estruturando uma educação especificamente cristã, mas com 

reflexos e influências da educação clássica, articulou a racionalidade greco-romana à espiritualidade 

cristã. Como resultado desse encontro cristão-pagão, ele concebeu um corpo disciplinar ou 

“curricular”, cujos conteúdos tinham por fim, preparar o cristão para uma vida moral de fé, justiça e 

virtude. A orientação geral era da Bíblia, mas ele não dispensava a técnica, os princípios, os valores e 

as categorias auridos do saber clássico. A finalidade era habilitar o cristão a proceder à leitura, à 

reflexão, à compreensão e à orientação de outros cristãos, ou seja, à vivência em Cristo, por meio da 

verdade, seu fim último. A verdade, conforme seus testemunhos, ele só a encontrou em Deus. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

De um lado, o fulcro, a centralidade de sua proposta educacional, passava por essa verdade, 

mas também pela formação do cristão em sua integridade, pela importância da razão e da fé no 

processo educativo e, finalmente, pela sedimentação da fé e da religião.  

De outro, ele não perdeu de vista a formação intelectual. A educação em Agostinho tinha como 

diligência mostrar o homem para o homem, apresentá-lo a si mesmo, auxiliá-lo a se conhecer 

plenamente. No entanto, esse procedimento tinha finalidades maiores: apresentar Deus ao homem, 

criar condições para que a criatura conhecesse o criador. Concedendo-lhe sua posse, fonte única da 

Verdade e da felicidade plena, o criador completaria sua criatura. 

Assim, Agostinho de Hipona concebeu um modelo educativo, em que o conhecimento humano, 

purificado, ordenado e conduzido pela fé se fazia em fundamento e apoio para que a Igreja educasse 

os homens. Considera-se que depois de tantos séculos, sua proposta continua contribuindo para o 

pensar pedagógico por sua compreensão da educação como um processo de autoconhecimento e 

recurso para a formação integral do homem. Por ter proposto o ensino como um processo de 

descoberta, um acordar, e não somente de uma transmissão de conteúdos e conhecimentos, ou seja, 

como uma abordagem personalizada que fosse ao encontro das necessidades individuais do aluno, 

Agostinho ainda inspira pensadores e educadores contemporâneos. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

REFERÊNCIAS 

 

AGOSTINHO, Santo. Confissões. São Paulo: Paulus, 1997. 

 

_________________. Solilóquios; A vida feliz. São Paulo: Paulus, 1998. 

 

_________________. A doutrina cristã: manual de exegese e formação cristã. São Paulo: Paulus, 

2002. 

 

_________________. Contra os acadêmicos; A ordem; A grandeza da alma; O mestre. São Paulo: 

Paulus, 2008. 

 

_________________. A fé e o símbolo; Primeira catequese aos não cristãos; A disciplina cristã; A 

continência. São Paulo: Paulus, 2013. 

 

_________________. A verdadeira religião; O cuidado devido aos mortos. São Paulo: Paulus, 2014. 

 

_________________. Retratações. São Paulo: Paulus, 2020. 

 

AGUSTIN, San. Cartas. Tomo VIII. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos, 1951. 

 

_____________. Tratados sobre el Evangelio de San Juan. Tomo XIII. Madrid: Biblioteca de Autores 

Cristianos, 1955. 

 

CARAZO, Antonio Sánchez. San Agustín: um ejemplo de inculturación. Anuario de Historia de La 

Iglesia, Pamplona, v. 3, p. 123-141, 1994. 

 

EYLER. Flávia Maria Schlee; SOUZA, Suelen Maria Mariano de. História e Arte Retórica em Santo 

Agostinho. Signum, São Cristovão, v. 11, n. 1, p. 49-66, 2010. 

 

GILSON, Étienne. Introdução ao estudo de Santo Agostinho. São Paulo: Paulus, 2007. 

 

GONÇALVES, José Mário. Santo Agostinho e a retórica cristã. Revista Reflexus, Vitória, v. 3, n. 3, 

p. 95-110, 2009. 

 

JUSTINO DE ROMA. I e II Apologias; Diálogo com Trifão. São Paulo: Paulus, 2014. 

 

MARROU, Henri-Irénée. História da educação na antiguidade. Campinas: Kírion, 2017. 

 

OROZ RETA, Jose. San Agustin y la cultura clasica. Helmantica: Revista de filologia clásica y 

hebrea, Salamanca, t. 14, n. 43-45, p. 79-166, 1963. 

 

________________. San Agustín y la pedagogía cristiana. Scripta Fulgentina: Revista de teología y 

humanidades, Cartagena, v. 1, n. 1, p. 27-64, enero-junio, 1991.  

 

REDONDO, Emilio; LASPALAS, Javier. Historia de la educación. I. Edad Antigua. Madrid: 

Dykinson, 1997. 

 

ROSA, José Maria Silva. Cultura clássica e cristianismo nascente: continuidade ou ruptura? 

Communio: Revista Internacional Católica, Lisboa, ano. XV, n. 6, p. 496-510, nov./dez., 1998. 

 

SOUZA, Lúcio Bento de. A fé trinitária e o conhecimento de Deus: estudo do De Trinitate de Santo 

Agostinho. São Paulo: Loyola, 2013. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-18 

VAHL, Matheus Jeske. Santo Agostinho: os fundamentos ontológicos do agir. Pelotas: NEPFIL 

online, 2016. 


