
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

INTERCULTURALIDADE CRÍTICA FREIREANA E A FORMAÇÃO DE PROFESSORES 

NA AMAZÔNIA 

 

FREIREAN CRITICAL INTERCULTURALITY AND TEACHER TRAINING IN THE 

AMAZON 

 

INTERCULTURALIDAD CRÍTICA FREIREANA Y FORMACIÓN DOCENTE EN LA 

AMAZONÍA 

 

 
10.56238/revgeov17n1-110 

 

Rosa Maria Siqueira de Carvalho Rodrigues 

Mestre 

Instituição: Universidade Federal do Pará (UFPA) 

E-mail: rosaametistaufpa17@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0009-0001-3767-7053 

Lattes: 4843285272732629 

 

Iana Keila Lima dos Santos 

Mestre 

Instituição: Universidade Federal do Amapá (UNIFAP) 

E-mail: rosaametistaufpa17@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0009-0005-3424-9183 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0530275941888949 

 

Marta Genú Soares 

Pós-Doutora 

Instituição: Université de Montpellier - França 

E-mail: martagenu@uepa.br 

Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1588-7305 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5299382052741078 

 

Ivanilde Apoluceno de Oliveira 

Pós-Doutora 

Instituição: Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 

E-mail: nildeapoluceno@uol.com.br 

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3458-584X 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6486192420682817 
 

RESUMO 

O artigo traz para o debate a formação de professores a partir de uma ótica intercultural crítica presente 

na educação libertadora de Paulo Freire (1979; 1987; 2002). Em Freire, a formação docente e a 

educação libertadora entrelaçam-se ao propor que ensinar é um ato político, em que educadores e 

educandos se constituem como sujeitos críticos e autônomos no diálogo com a realidade. Busca-se 

mostrar que essa prática pedagógica, sustentada nesse horizonte ético e político, amplia a criação de 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

saberes que se enraízam na cultura local e nas vozes de quem a habita. Assim, o objetivo central é 

analisar como as contribuições freireanas oferecem um alicerce epistemológico para a formação de 

professores, num caminho de educação transformadora voltada especialmente para a região 

amazônica. A pesquisa, de caráter bibliográfico, foi fundamentada em leituras criteriosas de textos que 

discutem educação e interculturalidade, resultando na seleção de conceitos e categorias capazes de 

articular saberes locais com bases teóricas que buscam a emancipação. Estabeleceu-se diálogo com 

Freire (1979; 1987; 2002), com Oliveira (2011 e 2015) ao tratar das temáticas de educação e diálogo, 

e com autores como Walsh (2009), Fleuri (2006) e Candau (2008), que discutem a interculturalidade 

crítica. Conclui-se, a partir dessas interlocuções teóricas, que uma educação na Amazônia 

verdadeiramente transformadora deve envolver a participação e o diálogo com segmentos sociais 

historicamente silenciados pela hegemonia colonial, para que seus saberes sejam ouvidos e 

reconhecidos como parte fundamental desse processo educativo. 

 

Palavras-chave: Formação de Professores. Interculturalidade. Diálogo.  

 

ABSTRACT  

This article discusses teacher training from a critical intercultural perspective, as seen in Paulo Freire's 

liberating education (1979; 1987; 2002). In Freire's view, teacher training and liberating education 

intertwine by proposing that teaching is a political act, in which educators and students constitute 

themselves as critical and autonomous subjects in dialogue with reality. The article seeks to show that 

this pedagogical practice, supported by this ethical and political horizon, expands the creation of 

knowledge that is rooted in local culture and in the voices of those who inhabit it. Thus, the main 

objective is to analyze how Freire's contributions offer an epistemological foundation for teacher 

training, on a path of transformative education focused especially on the Amazon region. The research, 

of a bibliographic nature, was based on careful readings of texts that discuss education and 

interculturality, resulting in the selection of concepts and categories capable of articulating local 

knowledge with theoretical bases that seek emancipation. A dialogue was established with Freire 

(1979; 1987; 2002), with Oliveira (2011 and 2015) when dealing with the themes of education and 

dialogue, and with authors such as Walsh (2009), Fleuri (2006) and Candau (2008), who discuss critical 

interculturality. It is concluded, based on these theoretical dialogues, that a truly transformative 

education in the Amazon must involve the participation and dialogue with social segments historically 

silenced by colonial hegemony, so that their knowledge is heard and recognized as a fundamental part 

of this educational process. 

 

Keywords: Teacher Training. Interculturality. Dialogue. 

 

RESUMEN 

Este artículo trae al debate la formación de profesores desde una perspectiva intercultural crítica 

presente en la educación liberadora de Paulo Freire (1979; 1987; 2002). En Freire, la formación 

docente y la educación liberadora se entrelazan al proponer que la enseñanza es un acto político, en el 

que educadores y educandos se constituyen como sujetos críticos y autónomos en diálogo con la 

realidad. El objetivo es mostrar que esta práctica pedagógica, sostenida por este horizonte ético y 

político, expande la creación de conocimiento arraigado en la cultura local y las voces de quienes la 

habitan. Así, el objetivo central es analizar cómo las contribuciones freireanas ofrecen un fundamento 

epistemológico para la formación docente, en un camino de educación transformadora especialmente 

orientado a la región amazónica. La investigación, de naturaleza bibliográfica, se basó en lecturas 

atentas de textos que discuten educación e interculturalidad, resultando en la selección de conceptos y 

categorías capaces de articular el conocimiento local con bases teóricas que buscan la emancipación. 

Se estableció un diálogo con Freire (1979; 1987; 2002), con Oliveira (2011 y 2015) al abordar los 

temas de educación y diálogo, y con autores como Walsh (2009), Fleuri (2006) y Candau (2008), 

quienes abordan la interculturalidad crítica. Se concluye, a partir de estas interlocuciones teóricas, que 

una educación verdaderamente transformadora en la Amazonía debe involucrar la participación y el 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

diálogo con segmentos sociales históricamente silenciados por la hegemonía colonial, para que sus 

saberes sean escuchados y reconocidos como parte fundamental de este proceso educativo. 

 

Palabras clave: Formación Docente. Interculturalidad. Diálogo. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

1 INTRODUÇÃO 

Historicamente a educação no contexto amazônico tem sido vislumbrada como um instrumento 

tanto de dominação quanto de libertação. Neste sentido, os efeitos hegemônicos do colonialismo 

ressoam em todos os âmbitos da sociedade e acabam por se configurar em pedagogias opressoras. 

Porém, com bases em epistemologias outras, alinhadas à educação libertadora de Paulo Freire, surgem 

práticas pedagógicas que tentam subverter essa lógica, ao propor uma educação transformadora 

comprometida com o processo de construção do conhecimento emancipatório, pautado na valorização 

intercultural que reconhece os diferentes saberes advindos de nossas ancestralidades, até então 

silenciados e marginalizados.  

Na formação de professores, especialmente na região amazônica, esse movimento quando 

permeado pela interculturalidade como um eixo central possibilita a compreensão do fenômeno 

cultural singular do contexto. Refletir sobre as identidades e diferenças nesse contexto implica romper 

com os moldes ainda vigentes da educação formal, marcada por uma lógica monocultural que insiste 

em padronizar saberes e homogeneizar trajetórias. É pertinente, portanto, repensar os currículos e os 

processos formativos à luz de uma concepção plural de conhecimento, como a educação de Paulo 

Freire, que valoriza a escuta, a presença e a legitimidade dos saberes outros que, por tanto tempo, 

foram silenciados e ainda são secundarizados em espaços educativos. 

Nessa perspectiva, propomos uma análise dessa proposta teórica, tendo como ponto de partida 

de nossa discussão as contribuições epistemológicas para a construção de uma perspectiva decolonial 

e libertadora da educação na região amazônica a partir dos estudos de Freire (1979; 1987; 2002), os 

quais epistemicamente foram reverberados por teóricos como Oliveira (2011; 2015), Walsh (2009), 

Fleuri (2006) e Candau (2008).  

A dialogicidade presente entre as concepções defendidas por Oliveira (2011; 2015) em 

consonância com as ideias de Freire (1979; 1987; 2002), enfatizam a urgência de práticas pedagógicas 

enraizadas na interculturalidade, que permitem que sejam ampliados a ênfase da criticidade em 

processos formativos. Walsh (2009), traz para esse debate a importância da interculturalidade crítica, 

ressignificando saberes e reconhecendo as diferenças como fontes de resistência e recriação. Somam-

se a essas concepções as reflexões de Fleuri (2006) que se contrapõe a centralidade do conhecimento 

hegemônico, ao ressaltar a importância da valorização dos saberes locais que visem práticas educativas 

plurais., que encontra eco na diversidade cultural abordada por Candau (2008) como um norte 

marcadamente siginificativo para uma pedagogia que respeita e valoriza a diferença, ao questionar 

currículos e propor a contrução de um diálogo mais inclusivo e horizontal. Tais contibuições 

articuladas entre si, tornam-se o alicerce que sustenta este artigo, ao propor possibilidades para 

repensar a formação docente como prática comprometida com a justiça social e a dignidade dos povos 

amazônicos. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

Assim sendo, consideramos uma concepção decolonial de educação, que exige um olhar atento 

aos saberes que são historicamente marginalizados pelo projeto colonial. Afinal, educar de maneira 

decolonial não é apenas um gesto político, mas um compromisso ético com a valorização das vozes 

silenciadas.  

A proposta de educação libertadora de Freire (1987) fundamentada no diálogo e na cultura 

popular é uma presença essencial nesse caminho, visto que se opõe ao modelo bancário de ensino, que 

enxerga os alunos como folhas em branco, esperando passivamente pelo preenchimento de 

conhecimentos formais, um modelo que ignora histórias, culturas e vivências, afastando-os de sua 

própria realidade. A proposta freireana, no entanto, indica outro espaço educacional que ocorre a partir 

de um aprendizado que nasce da escuta, do respeito e do reconhecimento dos saberes que já existem e 

denunciam o colonialismo epistemológico e assim busca dar voz àqueles que, por séculos, foram 

marginalizados. 

Diante desse cenário, acreditamos que essa concepção educacional, bem como os estudos 

teóricos aqui apresentados, demonstram a urgência de implementação de pedagogias decoloniais e 

interculturais na formação de professores, capazes de construir uma educação mais inclusiva e 

libertadora. Afinal, não se trata apenas de ensinar, trata-se de ensinar para transformar. Por essa razão, 

as diferenças culturais presentes na Amazônia necessitam ser abordadas nos cursos de formação de 

professores, tal a sua relevância para que os alunos de hoje, futuros professores, experimentem uma 

aprendizagem significativa que valorize a cultura e a ancestralidades do povo local. 

O artigo está estruturado em seções que desenvolvem o pensamento discorrendo sobre as ideias 

que podem fundar uma formação de professor voltada para a educação intercultural crítica na 

perspectiva freireana no contexto da Amazônia. 

 

2 O CAMINHAR SE FAZ CAMINHANDO 

Esta pesquisa nasce do desejo de pensar a formação de professores na Amazônia sob a 

inspiração freireana, explorando possibilidades para uma prática pedagógica libertadora, que 

reconheça os sujeitos em sua inteireza e complexidade. Trata-se de um estudo bibliográfico, que toma 

o diálogo e a ação consciente como pilares de uma práxis transformadora. Afinal, os espaços 

institucionalizados podem e devem ser um lugar onde o conhecimento se constrói na tessitura de 

múltiplas vozes e experiências, em comunhão com os saberes que brotam das vivências amazônicas.  

O caminho metodológico adotado para esta investigação é o qualitativo, com vistas a 

compreender como a formação docente pode se tornar espaço de enraizamento crítico e de abertura 

para a diversidade cultural que compõe o tecido social da região. Observamos os elementos 

constitutivos desse processo formativo, atentos à potência dos saberes locais e às possibilidades de 

diálogo entre diferentes epistemes. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

A valorização dessas epistemologias não é um gesto de benevolência, mas um ato de justiça e 

de afirmação da dignidade dos povos que resistem e recriam cotidianamente suas formas de existência. 

A pesquisa parte de um enfoque crítico-reflexivo, inspirado no pensamento freireano, que sustenta que 

“não há saber mais ou saber menos: há saberes diferentes” (FREIRE, 1996, p. 25), e que todo 

conhecimento se constrói a partir do encontro entre sujeitos situados historicamente. Assim, 

compreender e interpretar as experiências formativas implica reconhecer que o ato de pesquisar é 

também um ato de compromisso político com a realidade concreta.  

Optar por uma abordagem qualitativa, neste trabalho, não foi uma decisão meramente técnica, 

mas sim ética e política. Como nos lembra Freire (1996, p. 22), “a pesquisa se faz na prática, com as 

pessoas, nunca sobre as pessoas”. Trata-se de reconhecer que, quando lidamos com experiências 

humanas, suas memórias, afetos, sentidos e valores, não é a contagem que nos aproxima da 

compreensão, mas a escuta sensível e o diálogo. Escuta atenta, densa, comprometida.  

Nesse sentido, Freire (2002, p. 80) afirma que “ensinar exige respeito aos saberes dos 

educandos”, o que implica adotar procedimentos metodológicos que valorizem o vivido, o sentido 

atribuído pelos sujeitos às suas trajetórias e as contradições que permeiam a prática educativa. Ao 

assumir essa perspectiva, a investigação se propõe como um processo de construção coletiva de 

saberes, capaz de problematizar as relações de poder que subalternizam determinadas culturas e 

experiências.  

Como enfatiza Freire (1996, p. 30), “é no diálogo que o educador se faz educador do educando, 

e este, educando do educador”. Por isso, essa pesquisa se realiza mais com o olhar e a escuta do que 

com a estatística, pois é na partilha de sentidos que se tece a possibilidade de transformação. Assim, 

compreendemos que pesquisar na Amazônia é também aprender com os modos de existência que se 

insurgem contra o silenciamento histórico, produzindo outras formas de conhecer e de habitar o 

mundo.  

É neste lugar tecido por memórias persistentes, saberes ancestrais e práticas de resistência que 

encontro a possibilidade de dialogar com Paulo Freire (1979, 1987, 2002) e com autoras e autores que 

compartilham a radicalidade de sua proposta pedagógica. Oliveira (2011, 2015), que colabora neste 

texto com os conceitos de educação popular e formação docente contextualizada, com Walsh (2009) 

compreendemos e explicamos a interculturalidade crítica como opção do campo de conhecimento 

cultural e Fleuri (2006) nos ajuda a tratar de experiências interculturais e das múltiplas vozes nos 

processos de aprendizagem, não me oferecem respostas acabadas, mas lançam ideias sobre caminhos 

instáveis e férteis, que possibilitam pensar a educação como um território de travessias. 

Ao nos aproximarmos de suas reflexões, percebemos o quanto elas ampliam as margens 

metodológicas e epistemológicas da pesquisa, ao reafirmarem que pensar a formação docente na 

Amazônia exige mais do que uma análise distanciada, pois requer presença, escuta atenta e vínculo 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

afetivo com os sujeitos e os lugares onde o ensinar e o aprender se reinventam cotidianamente. Trata-

se de reconhecer que esses contextos, marcados por desigualdades históricas, também são territórios 

de criação e reinvenção. 

Ao propor a interculturalidade crítica, Walsh (2009) desafia as estruturas coloniais que insistem 

em hierarquizar saberes e identidades, chamando-nos a construir uma práxis educativa comprometida 

com a justiça cognitiva e com a rearticulação profunda entre conhecimento, território e ancestralidade. 

Essa perspectiva exige um método que vá além das categorias convencionais da pesquisa em educação, 

apostando em escutas que reconheçam os saberes insurgentes que emergem dos corpos, das narrativas 

e dos cotidianos silenciados.  

Do mesmo modo, Oliveira (2011, 2015) reforça que pensar a formação de professores a partir 

de Paulo Freire é compreender que a docência se constitui como um ato político e amoroso, que se faz 

no vínculo, na escuta ativa e no compromisso com a emancipação dos sujeitos. Ao propor uma 

abordagem que valoriza as experiências concretas dos educadores da floresta, a autora indica caminhos 

para uma pesquisa que não separa teoria de prática, mas que se constrói no entremeio das vivências e 

dos saberes partilhados. Nesse sentido, a metodologia aqui adotada está em consonância com a 

concepção freireana de educação como prática da liberdade que se faz em comunhão com os outros, 

no reconhecimento de que todo saber é situado, relacional e histórico. Ao seguir essas trilhas, a 

pesquisa se propõe como um gesto de escuta e de devolutiva ética, comprometida com a visibilização 

dos saberes formativos que reverberam no chão da Amazônia. 

 

3 PASSO A PASSO METODOLÓGICO 

O percurso metodológico desse estudo foi organizado em etapas que articulam a pesquisa 

bibliográfica e o diálogo crítico com os autores estudados. O processo seguiu o seguinte passo a passo: 

primeiramente, foi realizado o levantamento e a seleção de fontes, reunindo artigos, capítulos de livros 

e obras referenciais que dialogam com a temática da formação docente, interculturalidade crítica e 

pedagogia freireana, com foco em Freire (1979, 1987, 2002), Walsh (2009), Oliveira (2011, 2015) e 

Fleuri (2006). Em seguida, foram definidos os conceitos e categorias de análise a partir das leituras 

realizadas, elegendo conceitos-chave como práxis, diálogo, emancipação, interculturalidade crítica e 

saberes insurgentes, que serviram de base para fundamentar as reflexões e interpretar as experiências 

formativas na Amazônia.  

Na etapa seguinte, foi realizada a análise e articulação das ideias dos autores: Paulo Freire foi 

trabalhado como fundamento ético-político da prática pedagógica e da formação docente como ato de 

diálogo e emancipação; Catherine Walsh como referência para compreender a interculturalidade crítica 

e a necessidade de ruptura com as hierarquias coloniais do saber; Ivanilde Oliveira a partir da 

importância da formação docente contextualizada e da educação popular no diálogo com a realidade 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

amazônica; e José Fleuri contribui para pensar as experiências interculturais e os processos de 

aprendizagem como espaços de múltiplas vozes e memórias. 

Após esse diálogo entre autores, a construção do texto analítico ocorreu por meio da escuta 

atenta e do entrelaçamento desses conceitos com a realidade amazônica, tecendo conexões que 

possibilitaram compreender a formação docente como espaço de enraizamento crítico, criação e 

resistência. Por fim, foi elaborado o resumo e as conclusões, reunindo as principais contribuições de 

cada autor para construir uma síntese que evidenciasse como a formação docente na Amazônia, 

inspirada por essas vozes, pode se constituir como práxis transformadora e como resposta ética às 

desigualdades históricas e culturais.  

Desse modo, a pesquisa se delineou como um processo intrínseco entre escuta, reflexão e 

compromisso ético, reafirmando a centralidade do diálogo e da vida concreta na produção de 

conhecimento. 

 

4 EDUCAÇÃO INTERCULTURAL CRÍTICA FREIREANA 

Falar sobre educação na Amazônia é, antes de tudo, escutar os ecos do silêncio que se impôs 

historicamente sobre os sujeitos que habitam este território. Nesse sentido, Freire (2018), com sua 

pedagogia forjada na escuta e no compromisso com a libertação, torna-se presença imprescindível 

nesse caminho de reflexão. A sua crítica à lógica bancária de ensino, que reduz o estudante à condição 

de objeto passivo, e sua defesa de uma aprendizagem que emerge do chão da vida cotidiana como ação 

cultural transformadora, revelam um projeto educativo que desestabiliza as bases da opressão. Em suas 

palavras: 

 

“A cultura do silêncio, como manifestação concreta e objetiva da estrutura opressora, constitui-

se num dos obstáculos mais sérios para a humanização dos homens. Obstáculo que só será 

superado no processo de libertação dos homens e, em consequência, no processo de libertação 

do próprio opressor” (FREIRE, 2018, p. 67). 

 

Quando Freire (2018) nos convida a romper com a “cultura do silêncio”, ele denuncia mais do 

que a ausência da fala, pois revela um processo histórico e político de silenciamento, que opera na 

constituição de subjetividades mutiladas, impedidas de narrar-se, de escutar-se, de reconhecer-se como 

portadoras de saberes e possibilidades. É um silêncio que não nasce do vazio, mas da dominação, que 

não é natural, mas construído por estruturas coloniais e reforçado, muitas vezes, por práticas 

pedagógicas que se pretendem neutras, mas que alimentam a reprodução da lógica do opressor. 

Em sua obra, Freire (2018, p. 67) nos instiga à coragem de escutar os que foram calados. 

“Ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os homens se libertam em comunhão”, nos diz 

ele, apontando que a emancipação se tece no encontro, na troca, na solidariedade. Ter direito a voz é 

mais que permitir que se fale é criar condições para que a palavra tenha sentido, ressoe e seja 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

reconhecida. Essa pedagogia da escuta exige um compromisso ético com a valorização dos saberes 

populares, das experiências encarnadas nos corpos e memórias dos que vivem à margem do discurso 

dominante.  

Em Pedagogia da Autonomia, Freire (1996, p. 53) nos revela a inteireza do ser educador: “Sou 

professor a favor da esperança que me anima, apesar de tudo. Sou professor contra o desengano que 

me consome e imobiliza. Sou professor a favor da boniteza da minha própria prática...” Esse trecho 

nos interpela profundamente, especialmente quando refletimos sobre a formação docente em contextos 

amazônicos. Os educadores e as educadoras, diante dos desafios de seu ofício, precisam 

constantemente revisitar seu lugar, não apenas à luz de novas teorias, mas a partir da ressignificação 

contínua de suas práticas, em busca de caminhos que contribuam para seu crescimento humano e 

profissional. 

A escuta de Freire, nesse contexto, vai além da palavra, pois acolhe os silêncios, que percebe 

os saberes calados pelas formas tradicionais de ensino. Ele nos convoca a reconhecer, nas margens da 

história oficial, modos de ensinar e aprender que emergem da experiência viva do corpo, da cultura, 

da resistência. Assim, falar de formação docente à luz de sua pedagogia é também reconhecer que 

ensinar exige mais que domínio de conteúdo: exige sensibilidade para os territórios, abertura para os 

encontros e coragem para romper com a homogeneização que ainda atravessa os currículos.  

Pensar esse processo formativo na Amazônia exige, por conseguinte, romper com os modelos 

prontos e questionar os formatos que insistem em universalizar uma única forma de pensar e ensinar. 

A práxis, tal como compreendida por Freire faz esse movimento entre refletir e agir, entre dizer e 

escutar, é o que sustenta a formação como experiência sempre inacabada. O educador e a educadora, 

nesse caminho, é também aprendiz. Aprende com o outro, com a terra, com as vozes ancestrais que 

ainda ecoam em cada gesto pedagógico que se recusa a apagar a diversidade.  

A interculturalidade, no pensamento freireano, emerge como um gesto radical de 

reconhecimento do outro em sua inteireza histórica e cultural. Oliveira (2015) nos revela que, em 

Freire, o diálogo não é apenas método, mas condição ontológica da existência humana, convocando-

nos a um exercício contínuo de escuta e acolhimento das diferenças. A interculturalidade freireana, 

assim, não se constrói como justaposição de culturas, mas como travessia ética em que o saber do outro 

é tomado como horizonte de transformação mútua. Nesse sentido, pensar a educação intercultural é 

reconhecer que o mundo se faz e refaz na pluralidade dos sujeitos e de seus modos de ser.  

A gênese dessa perspectiva em Freire de acordo com Oliveira (2015) está intrinsecamente 

ligada à sua compreensão crítica da cultura como espaço de luta e de invenção. Para ele, nenhuma 

cultura é neutra ou naturalizada; toda cultura é histórica, situada, atravessada por relações de poder. A 

interculturalidade nasce, portanto, da necessidade de problematizar essas relações e de abrir caminhos 

para um encontro genuíno entre os saberes, rompendo com práticas que silenciam e inferiorizam. Nessa 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

perspectiva, o educador intercultural não é um transmissor de conteúdos, mas um artífice do diálogo, 

um semeador de possibilidades que reconhece no outro a potência de reescrever o mundo.  

Desse modo, a interculturalidade em Paulo Freire, tal como analisada por Oliveira (2015), 

funda-se na exigência ética de criar espaços educativos em que as diferenças culturais sejam não apenas 

respeitadas, mas convocadas a participar da construção coletiva do conhecimento. Trata-se de um 

compromisso político que recusa a lógica colonialista e se abre para um novo modo de ser e estar no 

mundo, qual educar é um ato de amor que exige a coragem de romper com a monocultura do saber 

dominante e de cultivar, no chão da prática pedagógica, a esperança de um mundo em que todas as 

vozes possam ser de fato ouvidas. 

 

5 EDUCAÇÃO INTERCULTURAL CRÍTICA E FORMAÇÃO DE PROFESSORES NA 

AMAZÔNIA 

Falar em educação na Amazônia é compreender que não há um único caminho, uma única 

forma de viver, de ensinar ou de aprender. Os povos indígenas e as comunidades ribeirinhas, 

profundamente ligados à floresta, trazem consigo modos de existência que desafiam os padrões 

impostos pela lógica ocidental. Quando se trata da formação de professores para essa região, é 

indispensável que esse reconhecimento vá além do discurso. “A formação de professores e professoras 

deve ter como um dos seus eixos fundamentais o respeito à cultura do aluno, à valorização do 

conhecimento que este traz consigo, a partir da sua visão de mundo” (FREIRE, 2002, p. 80). É preciso 

que se construa, desde o início, uma sensibilidade para as realidades locais, respeitando a riqueza 

cultural que compõe o cotidiano amazônico e reconhecendo essa diversidade como parte fundamental 

do processo educativo. 

Entendemos que a pesquisa sobre a formação de professores se encontra intimamente ligada à 

prática pedagógica desse profissional, e por esta razão sempre está em pauta na pesquisa científica, 

com intuito de elencar os aspectos latentes que marcam o exercício da docência, bem como quais os 

avanços e desafios vivenciados em sala de aula. Freire (2002, p. 80) discute a formação de professores 

conceitualmente, por meio de tessituras dialógicas sobre a relação teoria e prática, a construção do 

conhecimento, a democratização do ensino, entre outras, ao demonstar explicitamente a politicidade 

da educação. Ele enfatiza, que o processo de formação desses profissionais precisa ser permanente, 

 por entender que os educadores necessitam de uma prática político-pedagógica séria e competente״

que responda à nova fisionomia da escola que se busca construir״, ressaltando que esta formação deve 

possibilitar ״o respeito à cultura do aluno, à valorização do conhecimento que este traz consigo, a partir 

da sua visão de mundo, sendo um dos eixos fundamentais sobre os quais deve se apoiar a prática 

pedagógica de professores e professoras״ (Freire, 2002, p. 80). 

Segundo Oliveira (2015, p. 36), a educação defendida por Freire valoriza, acolhe e respeita 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

profundamente as diferenças culturais e os saberes de experiências vivenciadas pelos sujeitos sociais, 

o que impossibilita que se continue ainda a dicotomizar cultura, conhecimento e poder, surgindo assim, 

a chamada Educação Popular, a qual perpassa pelos “[...] movimentos populares que também eram 

vistos como educativos na perspectiva da transformação social, pois criticavam a educação bancária e 

alienante que se perpetuava nesse período, por volta de 1950 até o início dos anos de 1960”. Esses 

movimentos deixaram uma grande parcela de contribuição no que tange a ampliação da discussão 

sobre cultura, ao trazerem para a educação a vertente da transformação social. 

O contexto dessa abordagem a partir de uma educação libertadora reconhecia o caráter cultural 

e epistemológico do saber popular. Esse reconhecimento veio fortalecer a luta política, além da 

mudança social. Para a autora, a educação popular de Paulo Freire apresenta: ″uma gênese teórica 

marxista,existencialista, fenomenológica, humanista e personalista, pautada em uma visão dialético-

histórica do mundo que está relacionada com a sua prática nos movimentos de educação popular”. 

(Oliveira, 2015, p. 60). 

Ao estabelecer um diálogo entre pensadores como Dussel (2003), Freire (2002), McLaren 

(2000), Walsh (2009) e Candau (2008), Oliveira (2015, p. 64) constrói um percurso analítico que 

aponta para a adesão a um paradigma de interculturalidade crítica. Em sua leitura, essa perspectiva 

ultrapassa os limites do multiculturalismo entendido como mera justaposição de diferenças culturais 

sob uma lógica pluralista. O que se propõe, em vez disso, é uma prática que valoriza o encontro entre 

culturas por meio da interação, do diálogo e da construção de relações de sentido. 

Ao reconhecer o outro como legítimo interlocutor, a interculturalidade crítica permite o 

entrelaçamento de vozes diversas, promovendo uma escuta ativa e o diálogo entre sujeitos históricos 

situados em diferentes territórios sociais e culturais. Assim, é possível entender que a educação precisa 

caminhar para essa perspectiva intercultural, que consiga incluir dialeticamente as diferenças e não 

excluir o diferente, e que isso se dará por meio de propostas pedagógicas presentes em um projeto 

comum. 

Nessa perspectiva a autora ainda ressalta que o pensamento intercultural crítico defendido por 

Freire (1979, p. 135) dialoga com autores como Santos (2005), ao afirmar que a formação de uma 

cidadania, que olhe o todo de maneira humana, requer: ″a valorização das várias instâncias culturais, 

desde a escola e as entidades comunitárias, como centros de tradição municipais, estaduais, regionais, 

sociedades e eventos que privilegiem o respeito à diversidade de culturas, em suas especificidades″.  

Ainda corroborando com o pensamento intercultural de Paulo Freire (1979), aqui defendido 

por Oliveira (2005), temos a fala de Morin (2004, p. 37), quando diz que “[...] a submissão impede de 

pensar; [...] é um modo mecânico onde não há mais iniciativa [...]” e, onde não há iniciativa, não haverá 

sentido de se buscar viver em democracia. Desde a Pedagogia do Oprimido, publicada em 1970, Freire 

atacou veementemente o atual sistema educacional, que, segundo ele, silencia as vozes do oprimido, o 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

que inclui a agressão aos grupos étnicos, culturais e de gênero. O livro defende uma abordagem 

educacional que aprecia a ocorrência de aprendizado muito mais que a mera transmissão da informação 

e, como mencionado, educadores e estudantes se reconhecem mutuamente em seus papéis. Em certo 

sentido, o cerne é exatamente a interconexão dos dois. Portanto, o termo “educação dialógica” será 

central para todo o trabalho a seguir. 

Isso só é possível quando se valoriza a contribuição única de cada cultura na construção coletiva 

do conhecimento. Nesse sentido, a universidade deve ser um espaço, na qual as identidades não sejam 

diluídas em nome de uma pretensa neutralidade, mas, sim, afirmadas como direito e potência. A 

convivência intercultural, então, deixa de ser mero ideal e passa a ser prática cotidiana, orientada por 

valores como o respeito, a escuta, a reciprocidade e o reconhecimento. A educação, a partir dessa visão, 

ganha contornos de luta ético-política: ela se faz nas frestas da resistência, na reinvenção permanente 

do viver coletivo. 

Como aponta Candau (2002), essa pedagogia nasce da compreensão de que a cultura está em 

constante movimento, sempre em construção, desconstrução e fechamento. É nesse fluxo que a 

formação docente precisa se inscrever, registrando-se como processo atravessado por histórias, 

memórias e disputas. Portanto, uma pedagogia intercultural inspirada no pensamento freireano não 

pode ser uma adaptação superficial à diversidade, mas deve ser uma aposta radical na possibilidade de 

um mundo mais justo, onde a diferença não seja ameaçada, porém condição para a criação de novas 

formas de convivência e conhecimento. 

Nesse horizonte, a perspectiva intercultural crítica, articulada à pedagogia freireana, emerge 

como ferramenta indispensável à construção de um novo paradigma formativo na Amazônia. Em 

contextos marcados por uma diversidade sociocultural intensa. Dessa maneira, faz-se necessário 

romper com modelos formativos que universalizam práticas pedagógicas desconectadas das realidades 

locais.  

A interculturalidade crítica, conforme discutem autores como Fleuri (2006) e Walsh (2009), 

não se reduz à convivência entre culturas, mas propõe uma interação crítica entre saberes, marcada 

pela horizontalidade e pelo reconhecimento das epistemologias subalternizadas como produtoras de 

conhecimento legítimo. Nesse sentido, a prática pedagógica se transforma em um espaço de escuta, 

negociação e reexistência. Formar professores, nesse contexto, implica questionar profundamente a 

forma como os currículos têm sido construídos e quais vozes têm sido historicamente priorizadas ou 

silenciadas. 

 

“A interculturalidade crítica implica não apenas a aceitação da diferença, mas a transformação 

das relações sociais, políticas e epistêmicas em que essas diferenças são produzidas, 

negociadas e resignificadas” (WALSH, 2009, p. 27). 

 

Como aponta Oliveira (2011), é preciso tensionar os discursos hegemônicos presentes nos 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

processos formativos, abrindo caminhos para que a docência se reconfigure a partir do chão que os 

educadores pisam, das realidades que enfrentam e das culturas com as quais dialogam cotidianamente. 

Isso exige um deslocamento: deixar de conceber o professor como mero reprodutor de conteúdos e 

reconhecê-lo como sujeito histórico, capaz de refletir criticamente sobre sua prática e reinventá-la em 

comunhão com os saberes que emergem dos territórios onde atua.  

Portanto, a formação de professores, ancorada nos pressupostos de uma educação libertadora e 

intercultural, requer rupturas com lógicas coloniais ainda presentes nos cursos de licenciatura. Requer, 

sobretudo, coragem epistemológica para abrir-se ao inédito, ao diverso, ao contraditório que necessita 

está pautado por uma escuta sensível, por vínculos afetivos e por uma prática pedagógica que acolha 

a complexidade dos sujeitos da Amazônia. 

 

“A interculturalidade, entendida como princípio político-pedagógico, implica a construção de 

práticas educativas que reconheçam a diversidade como um valor fundante, superando 

posturas monoculturais e monocognitivas que historicamente têm silenciado e subalternizado 

saberes e culturas” (CANDAU, 2012, p. 75). 

 

Candau (2012) nos convoca a compreender a interculturalidade como um princípio político-

pedagógico que exige o reconhecimento da diversidade como valor fundante da prática educativa. Em 

diálogo com Freire (2018), a autora reafirma que a formação docente precisa ser pensada como espaço 

de problematização crítica das relações de poder que historicamente marginalizaram saberes outros, 

principalmente os saberes dos povos originários e tradicionais. Formar professores, nessa perspectiva, 

é um ato de insurgência contra currículos que ainda reproduzem epistemologias monoculturais e que, 

por isso, não dialogam com as realidades plurais da Amazônia. 

Fleuri (2003) também enfatiza que a interculturalidade implica na construção de competências 

de interação, mediação e tradução cultural, situando o professor como sujeito capaz de transitar entre 

diferentes universos simbólicos. Essa capacidade, conforme aponta o autor, não se improvisa; exige 

um processo formativo que seja vivido como experiência de alteridade e de abertura constante ao outro. 

Articulando os aportes de Freire (2018), Candau (2012) e Fleuri (2003), podemos afirmar que 

uma formação de professores para e na Amazônia deve cultivar uma pedagogia da presença, em que o 

diálogo, a solidariedade e o compromisso ético com a transformação social sejam os fios que tecem 

práticas educativas emancipatórias e interculturais.  

A partir da minha vivência como educadora na Amazônia, percebo que essa pedagogia da 

presença não é apenas uma escolha teórica, mas uma necessidade vital. O cotidiano amazônico está 

marcado pela força da natureza, pela complexidade das culturas e pelas memórias ancestrais que 

resistem e se renovam a cada encontro. Aqui, as vozes ribeirinhas, indígenas e urbanas se cruzam e, 

muitas vezes, se silenciam diante de currículos que ainda não as reconhecem. 

Nesses encontros, o diálogo se impõe como prática política e afetiva e a escuta se faz ponte 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

para compreender o outro em sua inteireza. É preciso, então, que o educador se coloque como sujeito 

em constante deslocamento, atento às histórias que surgem nos rios, nas aldeias, nas comunidades e 

nas margens invisíveis da cidade. Que esse educador reconheça a solidariedade como prática cotidiana 

e que não tema a contradição, porque é nela que nascem as sementes de transformação. Formar 

professores na Amazônia é abrir caminhos para que a educação não seja apenas conteúdo, mas vida 

compartilhada, esperança e reinvenção. 

Assim, inspirados em Freire (2018), Candau (2012) e Fleuri (2003), reafirmamos que formar 

educadores na região amazônica é mais do que transmitir conteúdos; é semear encontros, cultivar 

escutas, insurgir contra silêncios impostos e, sobretudo, construir com os sujeitos que vivem na 

Amazônia um projeto de educação que tenha raízes firmes na diversidade cultural e na esperança ativa 

de mundos outros. 

Como nos ensina Freire (1979), educar é um ato de amor e de coragem e, é nessa coragem 

amorosa que reside a potência de uma formação que transforma, que humaniza e que resiste às 

múltiplas formas de silenciamento ainda presentes na educação brasileira. 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Pensar a formação de professores na Amazônia a partir da interculturalidade crítica é assumir 

um compromisso ético, político e epistemológico com a vida que pulsa nos territórios diversos, nas 

margens dos grandes rios, nas aldeias, nas comunidades tradicionais e nas periferias urbanas que 

resistem e re-existem todos os dias. A educação, nesse contexto, não pode mais ser compreendida 

apenas como um instrumento de transmissão de conteúdos formais, tampouco como aparato neutro a 

serviço de uma universalidade abstrata. Ao contrário, ela precisa ser compreendida como espaço de 

disputa de sentidos, de afirmação de identidades e de valorização dos saberes que historicamente foram 

silenciados. 

Vivemos um tempo em que a pluralidade cultural deixa de ser exceção para se revelar como 

condição fundante da existência coletiva. No entanto, essa pluralidade ainda enfrenta barreiras para ser 

legitimada no cotidiano de espaços institucionalizados. O discurso da diversidade, muitas vezes, é 

incorporado de forma superficial, sem que se realize um deslocamento real nos currículos, nas práticas 

pedagógicas e nos modos de compreender o papel do professor na sociedade. Diante disso, a 

interculturalidade crítica, como aqui defendida, emerge como uma perspectiva potente e necessária 

para subverter essa lógica e construir uma educação ancorada na dignidade das diferenças e no diálogo 

entre saberes. 

Os aportes teóricos de Paulo Freire e Catherine Walsh articulados às reflexões de autores como 

Vera Candau, Reinaldo Fleuri e Ivanilde Oliveira, permitiram compreender que a formação docente 

precisa deixar de operar dentro de uma lógica colonizadora, que impõe conteúdos e desconsidera os 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

contextos. É urgente assumir que formar professores na Amazônia é uma tarefa que demanda mais do 

que tecnicismo; exige sensibilidade histórica, escuta comprometida e abertura ao diverso. A pedagogia 

que se propõe a dialogar com a floresta, com os rios e com os povos que dela fazem parte, não pode 

se construir a partir de modelos prontos, mas precisa nascer das perguntas que brotam do chão, das 

histórias que circulam nas comunidades, dos silêncios que persistem no interior das salas de aula. 

Esta escrita se inscreve nesse contexto de inquietação. Ao pensar a formação de professores 

que atuam na região amazônica, vislumbramos uma educação que, mais do que tolerar as diferenças, 

as acolha como fundamento e impulso para a produção compartilhada de saberes. Essa perspectiva só 

se concretiza quando a formação docente é compreendida como um percurso contínuo de leitura crítica 

da realidade, conforme propunha Freire, comprometida com o desmonte das estruturas excludentes 

que ainda sustentam a lógica hegemônica dos sistemas educacionais no Brasil. 

A interculturalidade crítica, nesse cenário, não é um conceito estanque ou um modismo 

acadêmico, mas prática viva, tecida nos encontros e nos enfrentamentos, nas escutas e nas negociações, 

a qual permite que o educador seja sujeito ativo na construção de currículos significativos, que 

dialoguem com a memória, com a oralidade e com as epistemologias originárias. Nesse sentido, 

oferece os instrumentos para tensionar as narrativas hegemônicas e abrir espaços para outras formas 

de aprender, ensinar e viver. Por isso, formar professores para a, e na Amazônia, requer uma 

reconfiguração das próprias estruturas de formação, visto que se faz necessário que os cursos de 

licenciatura sejam atravessados por perspectivas decoloniais e que se comprometam, de fato, com a 

transformação social. 

Mais do que preparar professores para lidar com a diversidade, trata-se de preparar sujeitos 

capazes de construir com a diversidade. Essa diferença é fundamental, pois implica reconhecer que os 

educadores não são mediadores neutros entre culturas, mas agentes históricos capazes de construir 

novos sentidos para o ato educativo. Essa tarefa, no entanto, exige coragem epistemológica, como 

destaca Walsh (2009), para confrontar os legados coloniais, para desfazer as hierarquias do saber, para 

reencantar o ato de ensinar e aprender com o outro, no e com o território. 

Por isso, acreditamos que esta pesquisa se apresenta como uma contribuição importante para 

pensar caminhos outros na formação docente. Ela não encerra respostas prontas, mas propõe uma 

escuta atenta às vozes que ainda não ocupam os espaços institucionais de maneira plena. Vozes que 

carregam em si outras formas de existir, de conhecer, de educar. Ao trazer à tona as contradições entre 

os currículos hegemônicos e os saberes da floresta, buscamos reafirmar a necessidade de uma 

pedagogia da presença, como sugere Fleuri (2006), que acolha a alteridade como condição da 

experiência formativa. 

Além disso, ao recorrer às experiências vividas nos territórios amazônicos, nossa intenção foi 

lançar luz sobre os processos invisibilizados que permeiam a formação dos professores e que, muitas 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

vezes, permanecem à margem dos debates institucionais. A floresta amazônica, com sua pluralidade 

cultural e suas desigualdades históricas, demanda uma atenção especial das políticas públicas e das 

universidades que ali atuam.  

Formar professores na Amazônia é, antes de tudo, assumir uma responsabilidade ética profunda 

com as memórias e lutas dos povos originários e tradicionais, com aqueles que têm sido historicamente 

silenciados pelas engrenagens excludentes, que chegam às salas de aula carregando, em seus gestos e 

vozes, os vestígios vivos de uma ancestralidade que insiste em existir. Como nos inspira Freire, educar 

é um gesto de amor que exige coragem. É nesse amor indócil, que resiste e se reinventa, que se revela 

a força de uma educação comprometida não apenas com o ensino, mas com a transformação dos 

sujeitos e de seus mundos. 

Assim, ainda que de forma inicial, esse trabalho quer somar-se aos esforços que buscam 

construir uma formação docente verdadeiramente comprometida com os desafios, os encantos e as 

complexidades do sul da floresta amazônica ao salientar a importância de uma formação que se permita 

ser atravessada pela escuta atenta do que sussurra o rio ao entardecer, pelo canto ancestral que emana 

das árvores e pelo saber enraizado nos modos de vida dos povos que habitam a floresta, com 

educadores sensíveis ao território que pisam, atentos às vozes que, tantas vezes, foram silenciadas 

pelas lógicas coloniais do saber a partir de uma compreensão de que há diferentes formas legítimas de 

existir, de resistir e de ensinar. Uma formação que não apenas acolha a diversidade, mas a reconheça 

como fundamento para novas formas de conhecimento, de convivência e de transformação. Que este 

trabalho, portanto, inspire movimentos, reflexões e práticas que façam florescer uma educação que 

seja, ao mesmo tempo, enraizada e aberta, ancestral e insurgente. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-17 

REFERÊNCIAS 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Sociedade, cotidiano escolar e cultura(s): uma aproximação. 

Educação & Sociedade, Campinas, n. 79, p. 125–161, ago. 2002. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Direitos humanos, educação e interculturalidade: as tensões entre 

igualdade e diferença. Revista Brasileira de Educação, v. 13, n. 37, p. 45–59, 2008. 

 

CANDAU, Vera Maria Ferrão. Educação intercultural: mediações e processos pedagógicos. 

Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

FLEURI, Reinaldo Matias. Cultura e educação: interfaces interculturais. In: CANDAU, Vera Maria 

Ferrão (org.). Cultura(s) e educação. Rio de Janeiro: DP&A, 2003. p. 79–95. 

 

FLEURI, Reinaldo Matias. Políticas da diferença: para além dos estereótipos na prática educacional. 

Educação & Sociedade, v. 27, n. 95, p. 331–334, maio/ago. 2006. 

 

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 56. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2018. 

 

FREIRE, Paulo. Educação e mudança. 14. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: Paz e 

Terra, 2002. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. Rio de 

Janeiro: Paz e Terra, 1992. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 50. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2021. 

 

FREIRE, Paulo; FAUNDEZ, Antonio. Por uma pedagogia da pergunta. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1987. 

 

MORIN, Edgar. Saberes globais e saberes locais: o olhar transdisciplinar. 5. ed. Rio de Janeiro: 

Garamond, 2004. 

 

OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno de (org.). Formação pedagógica de educadores populares: 

fundamentos teórico-metodológicos freireanos. Belém: UEPA/CCSE/NEP, 2011. 

 

OLIVEIRA, Ivanilde Apoluceno de. A gênese da interculturalidade no pensamento de Paulo Freire. 

Campinas: Autores Associados, 2015. 

 

SANTOS, Maria Eduarda Vaz Moniz dos. Que cidadania? Tomo II: Que educação? Para que 

cidadania? Em que escola? Lisboa: Santos-Edu, 2005. 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidade crítica e educação. In: CANDAU, Vera Maria Ferrão (org.). 

Globalização, educação e interculturalidade. Petrópolis: Vozes, 2008. p. 95–116. 

 

WALSH, Catherine. Interculturalidade, crítica e pedagogia decolonial: in-surgir, re-existir e re-viver. 

In: CANDAU, Vera Maria Ferrão (org.). Educação intercultural na América Latina: entre 

concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: 7Letras, 2009. p. 25–46. 


