
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

PESADELOS: CONSIDERAÇÕES A PARTIR DA PSICOLOGIA ANALÍTICA DE CARL 

GUSTAV JUNG  

 

NIGHTMARES: CONSIDERATIONS FROM THE ANALYTICAL PSYCHOLOGY OF 

CARL GUSTAV JUNG 

 

PESADELOS: CONSIDERAÇÕES A PARTIR DA PSICOLOGIA ANALÍTICA DE CARL 

GUSTAV JUNG   

 

 
10.56238/revgeov17n1-142 

 

Francisco Demontiei Luna 

Mestrado em Filosofia e História da Educação  

Instituição: Universidade Estadual de Campinas (Unicamp) 

E-mail: luna.educamp@gmail.com 

Lattes: 

https://wwws.cnpq.br/cvlattesweb/PKG_MENU.menu?f_cod=9045C9C02B75CFD08900FE041D09

5734# 

 

Luís Carlos Nunes 

Pós-Graduação Lato Sensu em Comunicação Pública e Responsabilidade Social 

Instituição: Faculdades Integradas Metropolitanas de Campinas (METROCAMP) 

E-mail: luicarnun@gmail.com 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/7111769623034574 

 

Patric Vasconcelos dos Santos  

Especialista em Psicologia Analítica  

Instituição: IMCP 

E-mail: patricvas@hotmail.com  

Orcid: https://orcid.org/0009-0009-4104-1371 
 

RESUMO 

Este estudo tem como objetivo discutir a temática dos pesadelos a partir da perspectiva da Psicologia 

Analítica de Carl Gustav Jung, articulando conceitos centrais como inconsciente, arquétipos, 

complexos, sombra e processo de individuação. Trata-se de uma revisão teórico-bibliográfica, de 

abordagem qualitativa, que analisou obras clássicas de Jung e comentadores, bem como produções 

recentes da antropologia sobre o universo onírico indígena sul-americano. Argumenta-se que os 

pesadelos podem ser compreendidos como manifestações simbólicas de conteúdos inconscientes 

reprimidos e de conflitos entre consciência e inconsciente, sinalizando a necessidade de integração 

psíquica. Discute-se, ainda, o medo como emoção estruturante nesses fenômenos e sua função 

potencialmente compensatória no desenvolvimento da personalidade. A inclusão de perspectivas 

indígenas sobre o sonhar amplia a compreensão simbólica dos pesadelos, permitindo um diálogo 

intercultural que enriquece a abordagem junguiana. Conclui-se que os pesadelos desempenham um 

papel relevante no processo de individuação, podendo favorecer a autoconsciência e a reorganização 

psíquica quando adequadamente interpretados. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

Palavras-chave: Pesadelos. Psicologia Analítica. Jung. Individuação. Sonhos. 

 

ABSTRACT 

This study aims to discuss the theme of nightmares from the perspective of Carl Gustav Jung’s 

Analytical Psychology, articulating central concepts such as the unconscious, archetypes, complexes, 

shadow, and the individuation process. It consists of a theoretical-bibliographic review with a 

qualitative approach, analyzing classic works by Jung and his commentators, as well as recent 

anthropological contributions on the oneiric universe of South American indigenous peoples. It is 

argued that nightmares can be understood as symbolic manifestations of repressed unconscious 

contents and of conflicts between consciousness and the unconscious, signaling the need for psychic 

integration. The discussion also addresses fear as a structuring emotion in these phenomena and its 

potentially compensatory function in personality development. The inclusion of indigenous 

perspectives on dreaming broadens the symbolic understanding of nightmares, enabling an 

intercultural dialogue that enriches the Jungian approach. It is concluded that nightmares play a 

relevant role in the individuation process, potentially fostering self-awareness and psychic 

reorganization when adequately interpreted. 

 

Keywords: Nightmares. Analytical Psychology. Jung. Individuation. Dreams. 

 

RESUMEN 

Este estudio busca abordar el tema de las pesadillas desde la perspectiva de la Psicología Analítica de 

Carl Gustav Jung, articulando conceptos centrales como el inconsciente, los arquetipos, los complejos, 

la sombra y el proceso de individuación. Se trata de una revisión teórico-bibliográfica cualitativa que 

analizó obras clásicas de Jung y sus comentaristas, así como producciones antropológicas recientes 

sobre el mundo onírico de los pueblos indígenas sudamericanos. Se argumenta que las pesadillas 

pueden entenderse como manifestaciones simbólicas de contenido inconsciente reprimido y conflictos 

entre la conciencia y el inconsciente, lo que señala la necesidad de integración psíquica. El estudio 

también analiza el miedo como emoción estructurante en estos fenómenos y su función potencialmente 

compensatoria en el desarrollo de la personalidad. La inclusión de perspectivas indígenas sobre el 

sueño amplía la comprensión simbólica de las pesadillas, permitiendo un diálogo intercultural que 

enriquece el enfoque junguiano. Se concluye que las pesadillas desempeñan un papel relevante en el 

proceso de individuación y pueden promover la autoconciencia y la reorganización psíquica cuando se 

interpretan adecuadamente. 

 

Palabras clave: Pesadillas. Psicología Analítica. Jung. Individuación. Sueños. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

1 INTRODUÇÃO 

Os sonhos, como assim caracterizados pela teoria junguiana, são mensagens transmitidas por 

nosso inconsciente, uma fala que pretende ser ouvida. O inconsciente é um conjunto de processos 

mentais desconhecidos, privados do acesso à nossa consciência para vir à tona.  

 

Os sonhos contêm imagens e associações de pensamento que não criamos por meio da intenção 

consciente. Eles aparecem de modo espontâneo, sem nossa intervenção, e revelam uma 

atividade psíquica alheia à nossa vontade arbitrária. O sonho é, portanto, um produto natural e 

altamente objetivo da psique, do qual podemos esperar indicações ou pelo menos pistas de 

certas tendências básicas do processo psíquico. (JUNG, 2008, p.5) 

 

Segundo Hall (2007), a teoria de Jung se divide em vários conceitos básicos, sendo divisões 

mais ou menos arbitrárias, contendo duas divisões topográficas: consciente e inconsciente. O 

inconsciente é dividido em inconsciente pessoal e psique objetiva. É na psique objetiva que se encontra 

o inconsciente coletivo. 

Hall (2007) disserta sobre os níveis da psique humana descritos: consciência pessoal (livre 

acesso ao indivíduo) ou uma percepção consciente regular; inconsciente pessoal, exclusivo da psique 

individual, não consciente; psique objetiva, ou inconsciente coletivo, possuindo uma estrutura 

aparentemente universal na humanidade, contendo informações recebidas por todos nossos ancestrais 

da raça humana e consciência coletiva, sendo o mundo cultural dos valores e formas compartilhadas.   

No início da vida, outra estrutura se forma, é a formação do ego que, quando pequenos todos 

os impulsos negativamente reprimidos dão forma à Sombra, assim chamada por Jung. Sendo o ego o 

centro da psique consciente, o Self se forma como o centro da psique como um todo. Ele é de extrema 

importância para a orientação da psique humana.   

É dentro das divisões do inconsciente que existem duas estruturas fundamentais: imagens 

arquetípicas e complexos. 

Os complexos, segundo Hall (2007), são o conteúdo básico do inconsciente pessoal, composto 

de imagens afins agrupadas que se conservam juntas por meio de um tom emocional comum. Já as 

imagens arquetípicas compõem imagens fundamentais, com sua formação por meio de arquétipos 

sobre determinadas experiências que vão se acumulando na psique individual.  

Jung (2011) introduz em seus conceitos os arquétipos na psique humana. Esses são indícios 

recorrentes de mitos ou histórias da literatura universal que vêm se repetindo na essência do ser. É em 

nossos sonhos e em fantasias que encontramos esses temas em grande destaque e relevância; imagens 

assim são representação de arquétipos no ser humano.  

 

...arquétipos ou dominantes — os dominadores, os deuses, isto é, configurações das leis 

dominantes e dos princípios que se repetem com regularidade à medida que se sucedem as 

figurações, as quais são continuamente revividas pela alma (JUNG, 2011, p.85). 

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

É então em sonhos que muitas imagens arquetípicas nos trazem o real mundo inconsciente 

dentro de cada ser. Os pesadelos, por sua vez, são aqueles inúmeros sonhos que provêm de aventuras 

aterrorizantes e, em alguns casos, causam pânico de voltar a dormir. Como um todo, todos os pesadelos 

retratam um significado e sua interpretação varia de sonhador para sonhador, levando em conta sua 

história, seu contexto e vivências. Belanger e Dalley (2007) retratam em seus inscritos que sonhos e 

pesadelos para Jung são fatos objetivos sobre nossa percepção de nós mesmos e do mundo à nossa 

volta.  

O objetivo do presente trabalho foi descrever os pesadelos na teoria junguiana do sonho. Para 

tanto, foi realizada uma revisão bibliográfica acerca dos conceitos de Jung sobre sonhos comuns e 

arquétipos, descrevendo os símbolos presentes na teoria de Jung referente a pesadelos. 

 

2 METODOLOGIA 

Trata-se de um estudo documental, de abordagem qualitativa, em que foram utilizados como 

fontes livros, artigos científicos, periódicos e base de dados que abordam o tema desenvolvido neste 

estudo. 

Tendo como tema os pesadelos e como delimitação o significado deles na teoria junguiana, este 

projeto nasce como uma curiosidade particular em relação aos sonhos e seus significados.  

Do ponto de vista psicológico, os sonhos são classificados pela teoria junguiana como um portal 

para o inconsciente, ou seja, é onde se pode ter um contato mais direto consigo mesmo. O mundo dos 

sonhos é inteiramente pessoal e se dá na fase REM do sono. No entanto, os pesadelos de um ser humano 

são aqueles que muitas vezes nos trazem uma experiência inconsciente sombria e por vezes mal 

interpretada. 

No caso da análise de pesadelos, pode-se recorrer a sonhos já descritos na literatura psicológica, 

sonhos presentes em textos históricos, religiosos ou da literatura de ficção. Nesta perspectiva, em que 

conhecer seu inconsciente é uma porta para conhecer a si mesmo, o artigo científico se justifica em 

uma revisão da teoria junguiana  no que diz respeito à interpretação de pesadelos. 

 

3 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

3.1 A TOTALIDADE DO SER HUMANO SEGUNDO JUNG  

Jung enxerga o ser humano em parte constituído de emoções e sentimentos, nos quais os 

diferencia dizendo que o sentimento pode ser voluntário, enquanto a emoção não.  Jung afirma que “o 

sentimento é o conteúdo, ou matéria da função do sentimento, determinado pela discriminação atuada 

do próprio sentir” (Jung, 1991). A emoção pode ser dada como inconsciente, enquanto o sentimento 

requer reflexão e consciência.  

Freud (1996), em uma conferência de 1932, expressou, diante de seu ponto de vista, que o 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

medo seria uma emoção de defesa diante de uma situação de perigo, este que pode ser real ou presente 

nas lembranças que o indivíduo possui. O causador desta emoção, quando aparece de forma 

indeterminada, utiliza-se o conceito de angústia. Segundo a psicanálise, a angústia, de acordo com  o 

que ela gera um estado de sentimentos, torna-se a reprodução do evento das lembranças que 

representam uma ameaça ou perigo.   

Inicialmente Jung considerava o medo como uma neurose, “uma defesa contra a atividade 

interior objetiva da alma ou uma tentativa de esquivar-se à voz interior” (Jung, 1932). E o medo em 

sua visão possui outras funções, como a restauração do equilíbrio psíquico necessário no processo de 

individuação. 

Assim percebe-se que o medo surge do conflito entre o consciente e o inconsciente durante o 

processo de desenvolvimento psíquico. Durante o contato com o conflito, será possível perceber os 

conteúdos que estão dificultando o indivíduo de sair da sua prisão psíquica para seu processo de 

individuação.  

Jung levanta uma visão criativa da neurose, assim como o lado positivo dela, que poderia 

indicar um lado da personalidade que ainda não foi desenvolvido. Segundo ele, pode ser uma pulsão 

voltada para o autoconhecimento e autorrealização.  

 

O doente não tem de aprender como se livrar de uma neurose, mas, sim, como suportá-la. Pois 

a doença não é uma carga supérflua e sem sentido, mas é sim, o próprio doente; ele mesmo é 

o “outro” que por comodismo infantil, por medo ou por outra razão qualquer, sempre procurou 

excluir. Deste modo, como afirma acertadamente FREUD, fazemos do eu um “lugar de 

ansiedade”, o que nunca aconteceria se não nos defendêssemos neuroticamente contra nós 

mesmos” (JUNG, 1993, p 360). 

 

Com o tempo, Jung começou a se referir ao medo como apenas uma emoção e não mais 

neurose. Para a compreensão dos pesadelos trazidos neste trabalho, é necessário ressaltar conceitos 

aprofundados da psicologia analítica com o intuito de permitir o conhecimento dos pesadelos de forma 

mais clara na visão junguiana. 

 

3.2 MODELOS DA PSIQUE JUNGUIANA 

O modelo apresentado por Jung aborda duas categorias: consciente e inconsciente. A psique 

como um todo, a personalidade, possui conteúdos  conscientes e inconscientes. 

O que se encontra no centro do consciente é o ego, este que traz o senso de identidade e a 

consciência de existir. O ego tem como uma das funções principais a adaptação à vida e organizar as 

impressões do indivíduo com o mundo interno e externo.  

O aspecto externo pode ser representado por meio da persona (máscara), que é um complexo 

da personalidade que está presente no indivíduo em seu processo de adaptação social.   

O nascer do ego é a partir do Self (si mesmo), assim Jung percebe o consciente e o inconsciente 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

como parte da psique.  

 

“... o ego ao nascer está imerso na totalidade do Self, sem haver discriminação entre o eu e o 

não eu. O estado pré-egóico é o estado paradisíaco, unitário, não dividido. O surgimento da 

consciência vem da ruptura dessa totalidade indiscriminada. Lentamente, certos conteúdos do 

inconsciente vão se separando e formando a consciência” (RAMOS, 2006, p.14). 

 

O desenvolvimento psicológico, se encaixa na visão junguiana a partir da diferenciação do ego 

e Self, consciente e inconsciente, em que primeiramente estão em um todo, depois opostos e finalmente 

unidos novamente.  

Jung (1991, p.426) “utilizo o termo ‘individuação’ para indicar o processo por meio do qual 

uma pessoa se torna um indivíduo psicológico, uma unidade, um todo separado e indivisível”.  

A individuação tem como objetivo a autoconsciência, que é unir os polos opostos 

consciente/inconsciente, ego/sombra, ego/anima ou animus, ego/Self. A consciência dos aspectos da 

sombra faz parte do processo de individuação e traz aspectos sombrios da personalidade que 

representam a parte obscura do eu ou ego. Quando o indivíduo toma consciência dos seus polos e da 

sua totalidade, estes podem ser trazidos para uma melhor compreensão do Self, e a união destes polos 

gera um estado de equilíbrio consciente e inconsciente, tornando um sujeito perceptivo de sua 

consciência sonhadora quanto aos aspectos oníricos e de seus pesadelos, que estão intimamente ligados 

à sua instância psíquica da sombra. 

Para Jung, o inconsciente é um conceito com constituição psicológica, que contém os conteúdos 

psíquicos que não estão presentes na consciência, ou seja, não se fazem relacionais com o ego de forma 

perceptiva. Assim, Jung subdivide em inconsciente pessoal e inconsciente coletivo.  

O inconsciente coletivo pode ser relacionado com a ampliação da consciência e em gerar 

símbolos. Segundo Faria (2003, p. 32) “ O inconsciente junguiano não é apenas o lugar do reprimido, 

mas também uma fonte de possibilidades criativas”.  

Segundo Jung (1991,p, 417) o inconsciente coletivo é constituído pelos arquétipos, “as 

conexões mitológicas, os motivos e imagens que podem nascer de novo, a qualquer momento e lugar, 

sem tradição ou migração histórica”. Os arquétipos trabalham no desenvolvimento da consciência, 

estão ligados aos instintos (biologia) e, de outro lado, estão ligados às imagens (criatividade). As 

imagens arquetípicas, quando consteladas no inconsciente pessoal, tornam-se núcleo das experiências 

do ego, compondo os complexos do inconsciente pessoal. Estes complexos quando estão fortemente 

energizados, podem influenciar grandemente o comportamento de um sujeito. 

Um arquétipo que trabalha como parte central da psique e no desenvolvimento de outros 

arquétipos é o si-mesmo (Self). O Self é o centro da personalidade e está manifesto à consciência por 

meio dos símbolos e suas imagens arquetípicas constituintes.  

 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

3.3 MEDO E PESADELOS: UMA VISÃO JUNGUIANA   

De acordo com Jung, o medo seria um conflito entre consciente e inconsciente, conflito este 

que aparece durante as fases do desenvolvimento da personalidade, e o medo do inconsciente está 

presente em distúrbios do desenvolvimento.  

Jung (1994), em seus estudos psiquiátricos, fez uma primeira observação quanto ao medo, de 

que os doentes tentavam excluir as emoções que possuía no dia a dia, devido a isso, pela noite essas 

mesmas emoções os atormentavam com sonhos ruins e, durante o dia mostravam-se presentes ataques 

repentinos de ansiedade, inibindo as suas forças de ação.  

 Mostra-se nesta citação a preocupação da interação entre consciente e inconsciente, e como 

negar esta interação pode gerar emoções de terror, como o medo e pesadelos. 

Jung (1928) dissertou que não devemos supervalorizar a fantasia, mas que há uma estranha 

tendência à supervalorização; e toda a aversão contra a fantasia, assim como a desvalorização crítica 

dela evidencia o medo que se tem dos conteúdos inconscientes.  

No livro de Jung (2000), A natureza da Psique, é discutido por quais formas é possível 

confrontar o indivíduo com o inconsciente, falando novamente sobre a sua teoria dos complexos que 

geram a compreensão do medo ao entendermos o complexo com sua força autônoma. 

 

A tendência de anular a realidade dos complexos, assimilando-os, prova não sua futilidade, 

mas a sua importância. É a confissão negativa do temor instintivo do homem primitivo diante 

de coisas obscuras, invisíveis e que se movem por si mesmas. Este temor manifesta-se, de 

fato, no primitivo (grifos do autor), com o chegar da escuridão da noite, do mesmo modo que 

entre nós é durante a noite que os complexos ensurdecidos, como bem o sabemos pelo bulício 

da vida, levantam sua voz com mais força, afugentando o sono ou pelo menos perturbando-o 

com sonhos maus (JUNG:2000,209). 

 

Os complexos, com efeito, constituem as verdadeiras unidades vivas da psique inconsciente, 

cuja existência e constituição só podemos deduzir por meio deles (JUNG, 2000, p,210).  

 

 Ou seja, os complexos vão surgir com ligação direta aos eventos que passamos em sonhos e 

ao poder que eles têm sobre as vivências diárias.  

Jung (1986) descreve que o medo do mundo interno, grande parte das vezes, pode ser mais 

assustador que o medo do mundo externo, ainda mais quando se é negado, por ser um encontro com o 

seu inconsciente.  

 

Mas a realidade externa não é a única fonte de medo que cerceia os instintos; o homem 

primitivo muitas vezes teme ainda mais uma realidade “interna”, o mundo dos sonhos, das 

almas do outro mundo, dos demônios e deuses, e também dos feiticeiros e bruxas, embora 

nosso racionalismo pense poder eliminar esta última fonte de medo apontando sua irrealidade. 

Trata-se, no entanto, de realidades psíquicas internas, cuja natureza irracional não é 

influenciável por raciocínios lógicos. (JUNG, 1986, p,221).  

 

 Para o autor, a realidade interna é a fonte de medo genuína e se torna cada vez mais perigosa 

quanto mais ela for negada; assim, a emoção, nesta situação, é mais influente e mais poderosa que o 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

pensamento.  

 

A função geradora de símbolos de nossos sonhos é uma tentativa de trazer nossa mente original 

de volta à consciência, onde ela nunca esteve antes e nunca se submeteu a uma autorreflexão 

crítica. Nós fomos esta mente, mas nunca a conhecemos. Nós nos livramos dela, antes mesmo 

de a compreendermos. Ela brotou de seu berço e raspou suas características primitivas como 

se fossem cascas incômodas e inúteis. Parece até que o inconsciente representou o depósito 

destes restos. Os sonhos e seus símbolos referem-se constantemente a eles como se 

pretendessem trazer de volta todas as coisas velhas e primitivas das quais a mente se livrou 

durante o curso de sua evolução: ilusões, fantasias infantis, formas arcaicas de pensar e 

instintos primitivos. Este é na verdade o caso, e ele explica a resistência, até mesmo o horror 

e medo que alguém é tomado quando se aproxima de conteúdos inconscientes. (...) Esses 

conteúdos são carregados de tal emoção que são mais do que simplesmente incômodos. 

Produzem até mesmo pânico e, quanto mais reprimidos forem, mais perpassam toda a 

personalidade na forma de uma neurose. (JUNG, 1998,p,591).  

 

 Os conteúdos inconscientes reprimidos podem se manifestar por meio de pesadelos, que 

podem levar o indivíduo a uma autorreflexão e uma reconexão consigo mesmo.  

Jung (2000; 2008) ressalta que o homem civilizado é cobrado a reprimir a sua natureza 

instintiva para poder criar cultura, assim, formam-se os símbolos presentes, novamente aparecendo o 

conflito entre consciente e inconsciente. E o indivíduo, para poder se individuar, é necessário que 

ocorra a integração destas instâncias psíquicas.  

O ser humano surgirá com temor às forças obscuras do inconsciente, pois elas revelam a 

capacidade de trazê-las à consciência. Assim, percebe-se o motivo do ser humano buscar sempre 

desenvolver a consciência. Os estados em que o indivíduo se sente frente ao inconsciente causam 

temor, que são baseados nas vivências, nos complexos e nos arquétipos.  

O medo sempre aparece relacionado a aspectos inconscientes e ligados à sombra, à energia 

psíquica, ao medo dos instintos e ao mundo interno.  Estes conteúdos inconscientes não permanecem 

adormecidos, libertando-se assim por intermédio de símbolos em sonhos muitas vezes assustadores, 

dando forma ao que chamamos de pesadelos.  

É necessário que, para o ser humano se desenvolva, ele possa deixar o conforto e segurança de 

tudo que já foi vivenciado para se arriscar no desconhecido. Isto será renunciar à sua fase para poder 

ir em direção a outra. Assim, o caminho de vida do indivíduo é se tornar consciente, mas incorporando 

aspectos inconscientes. 

 

3.4 PREMONIÇÃO SOB O OLHAR INDÍGENA 

Neste capítulo, será abordada a premonição por meio de uma perspectiva indígena. Para isso, 

buscou-se em artigos científicos antropológicos um pouco da contribuição de povos indígenas sul-

americanos para enriquecer ainda mais o debate sobre o tema deste artigo. 

Trazer um referencial indígena não é apenas acrescentar mais exemplos sobre a tese "a" ou "b", 

mas mergulhar em um mundo onde referenciais sejam deslocados para longe de um eixo eurocêntrico 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

e preconceitos sejam também derrubados, implantando uma lente corretora decolonizadora sobre os 

míopes olhares sobre o outro.  

A significação de sonhos para os indígenas é bem diferente daquela para a sociedade não 

indígena e, neste capítulo, um pouco desses outros significados e significações serão trazidos para o 

enriquecimento do tema aqui proposto. É por isso que os Ye’kwana, etnia que habita o extremo norte 

do Brasil e avança sobre o território venezuelano, dizem: 

 

No tempo originário, sonhar era uma forma de pensar e de provocar intencionalmente 

transformações no mundo, originando pessoas, paisagens, plantas, instrumentos, alimentos, 

objetos. Sonhar também era um modo de conhecer outros mundos e se comunicar com os 

habitantes dessas paragens. (GONGORA, 2022, p. 07) 

 

Essa amplitude do sonhar, vai desse microcosmo do sujeito para o macrocosmo do outro, do 

mundo e, como uma bola esticada, retorna novamente ao sujeito, penetrando suas entranhas, revelando 

o que o habita e quem ele é. Assim, reduzir esse fenômeno a termos cartesianos, fisiológicos, 

neurológicos é fechar-se a todas as possibilidades da riqueza onírica, condicionando-a a um rápido 

mover de olhos. Nesse aspecto, o olhar indígena faz-se mais distante que o psicanalítico,  de conteúdos 

restritos às experiências da vida do sonhador acordado, mas indo para uma vida própria, um mundo 

não subordinado ao "desperto", mas de "uma experiência de vida imprescindível" (OROBITG, 2022) 

ao sonhador.  Orobitg afirma também que o sonhar seria algo a ser desenvolvido, aprimorado no 

sujeito, conforme o seu desenvolvimento de vida, e que iria possibilitando reflexos no papel social a 

ser desempenhado pelo sujeito. Portanto, não apenas o sujeito vai adquirindo um aprendizado para um 

“sonhar bem”, descobrindo e estabelecendo relações com novas terras e seres oníricos, mas também 

vai desenvolvendo técnicas para poder compartilhar essas experiências com os demais membros da 

sua sociedade (OROBITG, 2022).  

Consoante a Orobitg, Vieira revela essa riqueza dos sonhos na cultura indígena, no seu viver 

em sociedade, e na construção da sua identidade, como uma carga genética imaterial que carrega a 

essência dos antepassados e que lança, como uma flecha, essa ancestralidade para as futuras gerações: 

A memória indígena não se encontra escrita pela grafia, mas encontra-se armazenada no 

subconsciente coletivo do grupo social, atualizada pelos mitos, conservada na prática cotidiana das 

celebrações e dos rituais e transmitida por meio da oralidade consciente e na produção do imaginário 

inconsciente e onírico. (VIEIRA, 2012, p. 08) 

Para a etnia Xavante, no idioma do povo, A'Uwe, gente, ou ainda A'uwe Uptabi, gente 

verdadeira, da região do Vale do Araguaia, no estado do Mato Grosso, por meio dos sonhos, 

conhecimentos são trazidos, não apenas para fins ritualísticos, tais como cantos e outros componentes 

de cerimoniais, mas do próprio cotidiano, como a indicação de uma planta e seu preparo para a cura 

de determinada doença. Além dos Xavante, os Xerente estabelecem uma conexão com seus mortos, 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

através dos sonhos, por exemplo, em uma atividade ontológica, tecendo uma teia entre ser e existência 

e temporal, ligando passado com o presente (SILVA, 2014). Apesar da grande importância da relação 

com o onírico, há necessidade de um preparo para que o sonhador acesse determinados conteúdos e, 

para os Xavante, isso inclui uma alimentação especial, como se alimentar de determinadas carnes e 

não de outras (VÁRIOS COLABORADORES, 2007). Esse tipo de preparação, daquele que sonha os 

grandes sonhos, ou "sonhos significativos" (JUNG, 1984), ou seja, que impactam a vida não apenas 

do sonhador, mas de outras pessoas e de toda a comunidade (LIMULJA, 2022), pode trazer, por 

exemplo, uma premonição, como a ocorrida no final da década de 1980, do Xavante Sibupá, que sonha 

com o desaparecimento que ocorreria dos animais dos seus territórios e que enseja uma tomada de 

decisões de parcerias dos indígenas com não indígenas para preservação do cerrado (VÁRIOS 

COLABORADORES, 2007). Orobitg refere-se a essa distinção dos sonhos como "metaforicamente 

interpretados e literalmente interpretados", sendo os primeiros de ação individual e os segundos, 

coletiva (OROBITG, 2022). 

Os Tupinambá, antes das guerras, também davam grande valor a sinais trazidos nos sonhos 

para determinar se deveriam ou não partir para a ação bélica (SHIRATORI, 2022). Já os Goajiro, ou 

Guajiro, da Venezuela, quando tinham sonhos que anunciavam coisas ruins, modificavam seus 

planejamentos - tal como os Tupinambá descritos - e também realizavam rituais apropriados para evitar 

o que sonharam (SHIRATORI, 2022). É por essa importância dada aos sonhos pelos indígenas que os 

Ye’kwana, habitantes da região norte do Brasil e Venezuela, quando despertam pela manhã, ao 

encontrar um familiar, perguntam como foi o sonho deles, para saber se foi um sonho bom ou ruim, 

sendo que este segundo exigirá cautelas a serem tomadas nos dias seguintes, tais como, banhos, cantos, 

pinturas corporais, amuletos, entre outras medidas (GONGORA, 2022).  

Percebe-se que as atividades oníricas para os povos indígenas não só estabelecem uma relação 

entre os vivos e os habitantes do outro mundo - ou do "mais além" (OROBITG, 2022) - mas também 

entre os próprios vivos com o mundo em que vivem, promovendo uma relação que rompe a ideia da 

mercantilização da natureza - e até a sua coisificação - mas que estabelece a posição de cocriador do 

ser humano, Imago Dei, em relação às demais criaturas e não de senhorio, tratando-as com respeito e 

igualdade. Por isso, os Yanomami falam que os moradores das grandes cidades, focados na sustentação 

de uma vida materialista e consumista, não conseguem alcançar as condições necessárias para o cultivo 

dos sonhos, menosprezando os conteúdos oníricos. Para esse povo, sonhar exige do indivíduo 

generosidade e coragem para o compartilhamento com o outro (LIMULJA, 2022). Eles delimitam 

ainda claramente a noite como o período para o sonhar, uma vez que é nesse período do dia que habitam 

imagens, mortos e espíritos auxiliares dos xamãs. O dia, para eles, é dos vivos, da matéria, do corpo 

físico do sujeito. Mas à noite, impera pei utupë, ou a imagem vital do Yanomami, exploradora do 

mundo extrafísico (LIMULJA, 2022). 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

Os espíritos ou encantados, conforme algumas etnias do Nordeste brasileiro, são entidades no 

outro mundo que podem colaborar com a proteção ou orientação dos indivíduos quando em sonho. No 

caso dos encantados, em específico, sendo espíritos indígenas que foram para o "mais além" sem o 

fenômeno da morte, tornam-se os protetores de um grupo específico (VÁRIOS COLABORADORES, 

2007). Conforme Shiratori, os espíritos podem estabelecer uma espécie de acordo ou pacto com o 

sonhador para que possa ter um maior discernimento nos acontecimentos da sua vida desperto, 

orientando-se pelo que foi visto no mundo onírico para evitar situações prejudiciais a si (SHIRATORI, 

2022).  

Para os Pumé, ou Yaruro, etnia venezuelana, a depender do nível de consciência de quem 

sonha, pode-se acessar de forma mais ampla locais e seres não vivos, podendo ou não interagir com 

eles e construir assim, a própria identidade do sujeito sonhador e dos seres daquele mundo que com 

ele interagem (OROBITG, 2022).  

Conforme algumas etnias mesoamericanas e andinas, o sonhador não é o senhor dos seus 

sonhos, mas os recebe de outros seres, como deuses ou outros seres superiores. Os indígenas das terras 

baixas sul-americanas, América Platina, Guianas e região da Amazônia, expandem esse conceito e 

atribuem uma igualdade entre todos os seres para fazer sonhar o outro (OROBITG, 2022), como uma 

rede ligando todos os pontos, tal como ocorre com os Pumé. Por isso, Orobitg menciona que "a base 

da existência de todos os seres deve ser sonhada pelos outros" (OROBITG, 2022, p. 21).  

Para a etnia Juruna, os sonhos não pertencem ao irreal, mas, tampouco, ao mundo desperto, 

habitando um além do real, onde podem concentrar inúmeras possibilidades (SHIRATORI, 2022). 

Shiratori não quer com isso dizer que os sonhos se relacionem a presságios ou outras expressões que 

remetam a um destino já estabelecido, dirigido por "mecanismos causais ex machina  irrevogáveis",  

mas, enquanto imagens oníricas, tornam-se "não fixas", possíveis de, mas nunca determinadas. A 

construção do futuro, na vida do sujeito, é determinada por suas decisões em relação ao sonho, tomando 

o cenário "x" ou "y" de acordo com a sua vontade, sem um presságio inevitável, ou seja, sem um futuro 

apenas, mas vários possíveis, prontos para serem construídos pelo sonhador. O autor aprofunda essa 

ideia e conclui que não haveria tão pouco uma determinação quanto à linearidade temporal 

impulsionada por uma reação em cadeia de fatos, uma vez que desvios podem ocorrer, como o sonho 

coloca.   

Outra experiência indígena muito interessante é do povo Ye'kwana que, no passado, teria 

havido uma continuidade entre aquilo vivido pelo indivíduo em seu sonho e na sua realidade e que só 

foi alterado com a intervenção de Odo'sha, um ser maléfico, provocando a descontinuidade entre os 

dois mundos (GONGORA, 2022). A partir dessa mudança, os próprios significados dos sonhos passam 

a indicar outros valores, de positivos para negativos. Por meio dessa mitologia de compreensão  do 

mundo atual, o indivíduo constrói a interpretação da sua experiência onírica, podendo significar e 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

ressignificar seus conteúdos e adaptá-los à sua rotina na comunidade. 

Assim, a premonição para os indígenas assume uma característica única, seja por conta de como 

a espiritualidade dialoga com o seu cotidiano, seja por meio do seu habitat, na proximidade com a 

floresta e com as forças da natureza que ali habitam, como que quase materializando os conteúdos 

inconscientes em seu próprio quintal.   

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Refletir sobre os pesadelos e a totalidade do ser humano, na abordagem da Psicologia Analítica, 

foi o que deu direção para este estudo. Este estudo também gerou possibilidades de reflexões sobre o 

medo na perspectiva junguiana.  

A emoção que pode ser chamada de medo envolve aspectos complexos, pois o ser humano não 

sente medo apenas em situações concretas, mas também sofre com o medo em situações subjetivas. 

Situações estas que podem ser o medo da vida, o medo da morte e o medo do obscuro do inconsciente.  

O medo frente o inconsciente pode aparecer em sonhos, pesadelos e em comportamentos 

relacionados aos complexos do indivíduo. Se muito intensificado, pode causar sofrimento, o que 

dificulta os processos evolutivos e relacionais de um sujeito.  

O medo de si mesmo está relacionado com a sombra, esta que contém todos os conteúdos 

reprimidos. As emoções do sujeito podem ser de terror, mas, se canalizadas de uma maneira correta, 

podem demonstrar mudanças e transformações.  

Quanto aos pesadelos, Jung retrata pouco sobre o tema, pois mantém grande parte do foco em 

sonhos e nas estruturas psíquicas do ser humano, estes que quando compreendidos por completo, 

geram uma compreensão totalitária do sujeito que possibilita uma percepção da presença dos pesadelos 

no ser humano. Os significados dos pesadelos estão relacionados diretamente com a interpretação do 

sujeito e sua interação com seus aspectos conscientes e inconscientes que englobam os arquétipos, 

complexos e a sombra.  

O medo e os pesadelos podem ser percebidos como algo universal, que todos em massa sentem 

e possuem e possibilitam aos sujeitos por meio dos inconscientes pessoal e coletivos, demonstrarem a 

necessidade da consciência das forças internas que precisam ser integradas à totalidade. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

REFERÊNCIAS 

 

Belanger, J., & Dalley, K. (2007). A enciclopédia dos pesadelos. Prestígio. 

 

Correia, B. R. A. F., & Costa, M. F. B. (2022). O universo onírico indígena e a Psicologia Junguiana: 

Considerações sobre o tempo do sonho. Revista Hum@nae, 16(2). 

https://revistas.esuda.edu.br/index.php/humanae/article/view/933/403 

 

Faria, D. L. de. (2003). O pai possível: Conflitos da paternidade contemporânea. Educ. 

 

Freud, S. (1996). Novas conferências introdutórias sobre psicanálise: Conferência XXXII: Ansiedade 

e vida instintual. In Edição standard brasileira das obras psicológicas completas de Sigmund Freud 

(Vol. 22). Imago. 

 

Gongora, M. F. (2022). A troca do fio e os descaminhos do duplo: Sonho e vigília entre os Ye’kwana 

do rio Auaris. Revista de Antropologia, 65(3). 

https://www.scielo.br/j/ra/a/BsvGsDMBv3RpFBZ8fg83dJM/ 

 

Hall, J. A. (2001). Jung e a interpretação dos sonhos. Cultrix. 

 

Jaffe, A., & Jung, C. G. (1986). Memórias, sonhos, reflexões. Nova Fronteira. 

 

Jung, C. G. (1986). Símbolos da transformação (Obras completas, Vol. 5). Vozes. 

 

Jung, C. G. (1991). Tipos psicológicos (Obras completas, Vol. 6). Vozes. 

 

Jung, C. G. (1993). Psicologia em transição (Obras completas, Vol. 10). Vozes. 

 

Jung, C. G. (1994). Estudos psiquiátricos (Obras completas, Vol. 1). Vozes. 

 

Jung, C. G. (2000). A natureza da psique (Obras completas, Vol. 8/2). Vozes. 

 

Jung, C. G. (2008). O eu e o inconsciente (Obras completas, Vol. 7/2). Vozes. 

 

Jung, C. G. (2011a). O método sintético e construtivo. In Psicologia do inconsciente (Obras 

completas, Vol. 7). Vozes. 

 

Jung, C. G. (2011b). Aspectos gerais da psicologia do sonho. In A natureza da psique (Obras 

completas, Vol. 8). Vozes. 

 

Jung, C. G. (2011c). Da essência dos sonhos. In A natureza da psique (Obras completas, Vol. 8). 

Vozes. 

 

Jung, C. G. (2011d). Símbolos e interpretação dos sonhos. In A vida simbólica (Vol. 1, Obras 

completas, Vol. 18). Vozes. 

 

Jung, C. G. (2011e). Aplicação prática da análise dos sonhos. In Ab-reação, análise de sonhos, 

transferência (Obras completas, Vol. 17). Vozes. 

 

Kelly, J. A., & Matos, M. de A. (2010). Política da consideração: Ação e influência nas terras baixas 

da América do Sul. Mana: Estudos de Antropologia Social, 25(2), 391–420. 

https://www.scielo.br/j/mana/a/7GCsGBnPXLvHMqdtDq9n6fr/ 

 

https://revistas.esuda.edu.br/index.php/humanae/article/view/933/403
https://www.scielo.br/j/ra/a/BsvGsDMBv3RpFBZ8fg83dJM/
https://www.scielo.br/j/mana/a/7GCsGBnPXLvHMqdtDq9n6fr/


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-14 

Limulja, H. (2022a). O desejo dos outros: Uma etnografia dos sonhos yanomami. Ubu Editora. 

 

Limulja, H. (2022b). Notas sobre os sonhos yanomami. Revista de Antropologia, 65(3), e18609. 

https://revistas.usp.br/ra/article/view/197980/188530 

 

Orobitg, G. (2022). Para além do sonho e da vigília: O sonho ameríndio e a existência. Revista de 

Antropologia, 65(3). 

https://www.scielo.br/j/ra/a/qhG5XLmJNpM8BnbPMrR48Rb/ 

 

Ramos, D. G. (2006). A psique do corpo. Summus. 

 

Shiratori, K. (2022). Tempo e evento na onirocrítica ameríndia: Um balanço bibliográfico. Revista de 

Antropologia, 65(3), e195928. 

https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.195928 

 

Shiratori, K., Gongora, M. F., Sztutman, R., & Ribeiro Júnior, R. R. (2022). Novas perspectivas 

sobre os sonhos ameríndios: Uma apresentação. Revista de Antropologia, 65(3), e202767. 

https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.202767 

 

Silva, A. L. da. (2014). Práticas sociais e ontologia na nominação e no mito dos Akwê-Xavante. In C. 

E. A. Coimbra Jr. & J. R. Welch (Orgs.), Antropologia e história Xavante em perspectiva. Museu do 

Índio–FUNAI. 

 

Vieira, J. L. G. (2012). O sonho do etnônimo Katokinne, o rei dos peixes: Perspectivas analíticas em 

Jung e Lévi-Strauss. 

https://cesmac.emnuvens.com.br/incelencias/article/view/202/171 

 

Vários colaboradores. (2007). Prêmio culturas indígenas. SESC. 

https://etnohistoriabrasil.wordpress.com/wp-content/uploads/2019/10/prc3aamio-culturas-

indc3adgenas-e28093-edic3a7c3a3o-c382ngelo-cretc3a3.pdf 

https://revistas.usp.br/ra/article/view/197980/188530
https://www.scielo.br/j/ra/a/qhG5XLmJNpM8BnbPMrR48Rb/
https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.195928
https://doi.org/10.11606/1678-9857.ra.2022.202767
https://cesmac.emnuvens.com.br/incelencias/article/view/202/171
https://etnohistoriabrasil.wordpress.com/wp-content/uploads/2019/10/prc3aamio-culturas-indc3adgenas-e28093-edic3a7c3a3o-c382ngelo-cretc3a3.pdf
https://etnohistoriabrasil.wordpress.com/wp-content/uploads/2019/10/prc3aamio-culturas-indc3adgenas-e28093-edic3a7c3a3o-c382ngelo-cretc3a3.pdf

