ISSN: 2177-3246

BRASIL E BOLiVIA: ENTRELACAMENTO DE SABERES TRADICIONAIS
BRAZIL AND BOLIVIA: INTERTWINING OF TRADITIONAL KNOWLEDGE
BRASIL Y BOLIVIA: ENTRELAZAMIENTO DE CONOCIMIENTOS TRADICIONALES

d 10.56238/revgeov17n1-152

Lorena Marinho Araujo

Mestra em Sociedade e Cultura na Amazonia
Institui¢do: Universidade Federal do Amazonas (UFAM)
E-mail: lorenasgc@gmail.com

Iraildes Caldas Torres

Doutora em Antropologia Social

Institui¢do: Pontificia Universidade Catolica de Sao Paulo, Universidade Federal do
Amazonas

E-mail: Iraildes.caldas@gmail.com

RESUMO

Este artigo assume o propodsito de averiguar o poder e o saber tradicional das mulheres Tariana da
regido administrativa de lauareté, no sentido de perceber que forma elas retomaram seus poderes de
cura e organizacao politica, ao longo da historia. Busca-se também estabelecer uma aproximagao com
as mulheres Ayamara de El Alto Bolivia, no que diz respeito a conservagdo de transmissdo de
conhecimentos ancestrais. Esta investigacdo se entrelaga com os fios da interdisciplinaridade num
didlogo entre Antropologia, Sociologia, Historia e Ciéncia indigena. Foi adotado uma abordagem
qualitativa, estruturada a partir de um processo dialdgico que se constrdi como tessitura das discussoes
realizadas. Dentre os multiplos aspectos observados, destaca-se que as mulheres Tariana e Aymara
constituem-se como guardids dos saberes ancestrais, responsaveis por transmitir € preservar
conhecimentos que se entrelagam com seus estilos de vida profundamente vinculados a terra, a floresta
e as aguas. Os resultados dessa pesquisa, evidenciam que essa relacdo nao se limita a uma pratica
cotidiana de subsisténcia, mas configura um horizonte cosmoldgico e politico em que o cuidado com
o territorio € indissociavel da continuidade da vida coletiva. Ao manterem vivas as praticas de cultivo,
cura, espiritualidade e solidariedade comunitaria, essas mulheres reafirmam sua centralidade na
resisténcia as pressoes coloniais e capitalistas que historicamente tentaram deslegitimar seus saberes.

Palavras-chave: Poder. Saberes Tradicionais. Mulher Tariana.

ABSTRACT

This article aims to investigate the power and traditional knowledge of Tariana women in the lauareté
administrative region, in order to understand how they have reclaimed their healing powers and
political organization throughout history. It also seeks to establish a connection with Aymara women
from El Alto, Bolivia, regarding the preservation and transmission of ancestral knowledge. This
investigation intertwines with the threads of interdisciplinarity in a dialogue between Anthropology,
Sociology, History, and Indigenous Science. A qualitative approach was adopted, structured from a

REVISTA REGEO, Sio José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

dialogical process that is constructed as a tapestry of the discussions held. Among the multiple aspects
observed, it is noteworthy that Tariana and Aymara women constitute guardians of ancestral
knowledge, responsible for transmitting and preserving knowledge that is intertwined with their
lifestyles deeply linked to the land, the forest, and the waters. The results of this research show that
this relationship is not limited to a daily practice of subsistence, but constitutes a cosmological and
political horizon in which care for the territory is inseparable from the continuity of collective life. By
keeping alive the practices of cultivation, healing, spirituality, and community solidarity, these women
reaffirm their centrality in resisting colonial and capitalist pressures that have historically attempted to
delegitimize their knowledge.

Keywords: Power. Traditional Knowledge. Tariana Woman.

RESUMEN

Este articulo busca investigar el poder y el conocimiento tradicional de las mujeres tarianas en la region
administrativa de lauareté, para comprender coémo han recuperado sus poderes curativos y su
organizacion politica a lo largo de la historia. También busca establecer una conexion con las mujeres
aymaras de El Alto, Bolivia, en relacion con la preservacion y transmision del conocimiento ancestral.
Esta investigacion se entrelaza con la interdisciplinariedad en un didlogo entre la antropologia, la
sociologia, la historia y las ciencias indigenas. Se adopt6 un enfoque cualitativo, estructurado a partir
de un proceso dialdgico que se construye como un entramado de las discusiones mantenidas. Entre los
multiples aspectos observados, cabe destacar que las mujeres tarianas y aymaras constituyen
guardianas del conocimiento ancestral, responsables de transmitir y preservar un conocimiento que se
entrelaza con sus estilos de vida, profundamente vinculados a la tierra, el bosque y el agua. Los
resultados de esta investigacion muestran que esta relacion no se limita a una practica cotidiana de
subsistencia, sino que constituye un horizonte cosmoldgico y politico en el que el cuidado del territorio
es inseparable de la continuidad de la vida colectiva. Al mantener vivas las practicas de cultivo,
sanacion, espiritualidad y solidaridad comunitaria, estas mujeres reafirman su papel central en la
resistencia a las presiones coloniales y capitalistas que historicamente han intentado deslegitimar sus
conocimientos.

Palabras clave: Poder. Conocimiento Tradicional. Mujer Tariana.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

1 INTRODUCAO

Este estudo assumiu o proposito de averiguar o poder e o saber tradicional das mulheres Tariana
da regido administrativa de lauareté, Sdo Gabriel da Cachoeira/AM, no sentido de perceber de que
forma elas retomaram seus poderes de cura e organizagdo politica, ao longo da historia. Busca-se,
também, estabelecer um didlogo aproximativo com as mulheres da etnia Aymara da cidade de El Alto,
localizado na Bolivia. A pesquisa foi realizada por ocasido do estadgio bolsa sanduiche financiado pela
COORDENACAO DE APERFEICOAMENTO DE PESSOAL DE NiVEL SUPERIOR — CAPES, por
meio do Programa Abdias Nascimento que participamos no altiplano Boliviano.

Busca-se estabelecer uma aproximag¢dao com as mulheres Ayamara no que diz respeito a
conservagao de transmissdo de conhecimentos ancestrais. Trata-se de um estudo centrado na
perspectiva de género e busca apontar a existéncia de novas formas de conversagdo,
complementariedade e interdependéncia entre esses dois grupos tnicos, suas lutas pelo reconhecimento
da sua cultura, do trabalho, das praticas dos saberes culturais das mulheres indigenas Tariana e
Ayamara.

Em termos metodologicos, esta investigacao se entrelaca com os fios da interdisciplinaridade
num didlogo entre Antropologia, Sociologia, Historia e Ciéncia indigena. O locus da pesquisa ¢ o
municipio de Sdo Gabriel da Cachoeira/AM/ Brasil e El Alto, departamento de La Paz/Bolivia. A
pesquisa adota uma abordagem qualitativa, estruturada a partir de um processo dialdgico (Morin,
2007), que se constrdi como tessitura das discussoes realizadas. O texto ndo se limita a descri¢ao, mas
busca construir sentidos junto as interlocutoras, valorizando os modos proprios de enunciagdo e de
transmissdo do conhecimento. Dentre os multiplos aspectos constatados ficou potente o fato de que as
mulheres Tariana e Aymara constituem-se como guardids dos saberes ancestrais, responsaveis por
transmitir e conservar conhecimentos que se entrelacam com seus estilos de vida profundamente
vinculados a terra, a floresta e as dguas.

A relevancia social deste estudo consiste em reafirmar que as mulheres ndo se limitam a uma
pratica cotidiana de subsisténcia, mas se apropriam de elementos cosmoldgicos e praticas, em que o
cuidado com o territorio ¢ indissociavel da continuidade da vida coletiva. Ao manterem vivas as
praticas de cultivo, cura, espiritualidade e solidariedade comunitéria, essas mulheres reafirmam sua
centralidade na resisténcia as pressoes coloniais e capitalistas que historicamente tentaram deslegitimar

seus saberes.

2 O PODER DA CURA DA BENZEDEIRA TARIANA E AYMARA
Ao falar do poder da cura na cultura patriarcal, a referéncia € sempre o pajé, que somente ele
parece ser o detentor desses saberes. Mas aqui estamos referenciando e evidenciando o poder de cura

da mulher Tariana e Aymara. Isto s6 esta sendo possivel pela nossa luta, resisténcia e resili€éncia

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

enquanto mulher indigena na ciéncia. Fazer ciéncia ou trazer a ciéncia indigena para a academia tem

sido uma tarefa ardua paras as mulheres indigenas. De acordo com Rezende (2013. p. 201, 213),

Hoje eu estou aqui compartilhando com vocés alguns saberes, em pleno século XXI, quando
o tempo historico favorece eu contar para as outras ciéncias e para outros cientistas 0s nossos
pensamentos indigenas. Eu acredito que nos estamos fazendo isso com uma nova perspectiva
histérica onde reconhecemos as diversidades culturais, valorizamos o multilinguismo e com
possibilidades de construcdo de novos saberes a partir de nossas relagdes interculturais.

A fala deste autor ndigena evidencia uma ruptura com o lugar de siléncio a que as vozes
indigenas foram historicamente relegadas. Ao afirmar “hoje eu estou aqui compartilhando com
vocés alguns saberes”, o discurso ndo apenas comunica conhecimento, mas constitui num ato politico
de afirmagdo. O saber indigena deixa de ser objeto de estudo para se tornar sujeito, interlocutor e
produtor de ciéncia. Trata-se de uma epistemologia indigena. Muitas vezes, a ciéncia ocidental
reivindica o poder de validar os conhecimentos indigenas, reduzindo-os a informagdes etnograficas ou
saberes tradicionais sem reconhecer sua densidade filosofica e politica. Queremos mostrar que os
mundos diferentes coexistem sem se fundirem nem se hierarquizarem. Rezende (2013, p. 202),
apresenta a forma metodoldgica e pedagogica da transmissdo de saber dos povos do Alto Rio Negro

nos seguintes termos:

Como eles ensinavam? Segundo aquilo que eu sei 0s nossos avos € pais nos ensinavam
falando-mostrando-fazendo e aprendemos ouvindo-vendo--fazendo. Os nossos educadores sdo
0S Nossos pais, avos, sabios de nossas culturas. Sdo pessoas conhecedoras dos fundamentos da
educagdo de seu povo, possuem suas filosofias de vida, construiram suas proprias teorias de
conhecimento e praticas de vida, os conhecimentos indigenas sdo organizados, transmitidos de
maneira organizada e diferenciada para criangas, jovens, meninas, meninos ¢ adultos.

Nesse trecho o autor anuncia a metodologia pedagégica indigena quando apresenta a forma
de ensinar ‘falando-mostrando-fazendo” e “ouvindo-vendo-fazendo”. Essa circularidade entre
ensinar e aprender rompe com a ideia de um processo unilateral professor que ensina / aluno que
aprende, um modelo tipico da escola ocidental. Aqui, o conhecimento ¢ pratico, relacional e
incorporado, aprende-se ndo pela memorizagao de contetdos abstratos, mas pela vivéncia dos gestos,
da escuta e da experiéncia. O autor, evidencia que os educadores tradicionais, pais, avos, sabios e
sdbias, ndo sdo transmissores passivos de tradi¢des antigas, mas intelectuais de sua propria cultura,
com filosofias de vida, teorias de conhecimento e praticas pedagdgicas especificas. Isso desafia o
preconceito colonial que historicamente desqualificou os saberes indigenas como pré-cientificos ou
folcléricos. Ao contrario, Rezende (2013) afirma a existéncia de epistemologias proprias,
organizadas e coerentes, com critérios internos de validade, voltadas para diferentes etapas da vida

(criangas, jovens, adultos).

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

Esses conhecimentos herdados dos nossos ancestrais passam por um processo de transmissao
especifico, pelos educadores tradicionais. A cura por meio de benzimento ¢ discutida em nossa
pesquisa tendo por base a epistemologia dos povos do Alto Rio Negro, ja que para os ndo indigenas, o

termo benzer tem outros conceitos ou explicacdes. Conforme Lemos (2010, p. 9),

Existem varias modalidades religiosas de benzedeiras, entre as quais estdo: catolica, crente,
kardecista, umbandista e esotérica. As variagdes entre essas modalidades de benzedeiras sdo
significativas, vao desde o modo como elas se definem e se apresentam para a clientela, o tipo
de clientela, a utilizagdo dos recursos terapéuticos, até a questdo da remuneragao profissional.

Os conhecimentos indigenas sdo sistematicamente organizados e transmitidos de maneira
diferenciada, respeitando os ciclos da vida, as linguagens proprias e os vinculos comunitarios. O
grande desafio que se coloca hoje € construir espacos de dialogo verdadeiramente simétrico, em que
esses saberes ndo sejam reduzidos nem reinterpretados sob a lente patriarcal e colonialista que
historicamente tentou silencid-los ou enquadra-los em categorias ocidentais. Nesse processo, a
atuacio e participacdo das mulheres ¢ central. Nas cosmovisdes indigenas, as mulheres nao sio
apenas guardids da memoria ou transmissoras do cuidado, mas sujeitos politicos, cognoscentes ¢
cosmicos que sustentam praticas agricolas, espirituais, linguisticas e educativas. Rezende (2013, p.

203) assinala que,

Os nossos sabios avds nos ensinam que a vida humana deve ser bem cuidada com os bens
materiais e bens imateriais. Deve ser bem cuidada desde a gestagdo, por isso, os benzedores
benzem o corpo, o titero e a vida da mae para que o novo ser em gestacdo possa crescer bem.
Assim em todas as fases da vida até a nossa morte. [...]Os benzedores benzem para criar
equilibrio nos relacionamentos com diversas vidas. Quando os seres humanos desrespeitam os
ambientes sagrados ai surge desarmonia e desequilibrio, que se expressam através de
temporais, doencas, acidentes de trabalho, etc. [..]JComo sdo produzidos os saberes? S@o
produzidos por todas as pessoas, mas principalmente por pajés, mestres de canto/dangas e
demais benzedores. Eles possuem inteligéncia e sensos apurados para conhecerem o mundo
material e imaterial. Por isso dizemos que existem os saberes materiais praticos ¢ os saberes
imateriais praticos. Os nossos avos aprofundavam seus conhecimentos do mundo das pessoas,
do universo, das florestas, dos rios e outras vidas. [...]. As mulheres possuem seu proprio
campo para producdo dos conhecimentos sobre a feminilidade e todas as agdes que elas
desenvolvem no mundo e em suas vidas.

Reconhecer a importancia da mulher indigena significa romper com a invisibilizacio de suas
vozes e compreender que os saberes ancestrais ndo sao estaticos, mas sim produzidos, recriados e
atualizados continuamente, a partir de suas experiéncias cotidianas de resisténcia, de luta e de
cuidado coletivo. Ao longo da histéria, as mulheres foram postas em posi¢ao de subalternidade e
sujeitas a violéncia tanto nos contextos coloniais quanto nas sociedades europeias. As mulheres na
Europa pagaram com suas vidas durante os processos de caca as bruxas, quando seus saberes
comunitdrios sobre o corpo, terra e cura foram criminalizados e apropriados pelo nascente sistema

capitalista e patriarcal. Como nos lembra Federici (2004, p. 186),

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

Nao ¢ exagero dizer que as mulheres eram tratadas com a mesma hostilidade e senso de
distanciamento que se concedia aos indios selvagens, na literatura que foi produzida depois da
conquista colonial. O paralelismo ndo € casual. Em ambos os casos, a depreciagao literaria e
cultural estava a servigo de um projeto de expropriagdo. Como veremos, a demonizagdo dos
povos indigenas americanos serviu para justificar sua escravizacdo e o saque de seus
recursos. Na Europa, o ataque travado contra as mulheres justificou a apropriagdo de
seu trabalho pelos homens e a criminalizagdo de seu controle sobre a reproducdo. Sempre, o
preco da resisténcia era o exterminio. Nenhuma das taticas empregadas contra as mulheres
europeias e os suditos coloniais poderia ter obtido éxito se ndo tivessem sido sustentadas por
uma campanha de terror. No caso das mulheres europeias, foi a caca as bruxas que exerceu o
papel principal na constru¢do de sua nova func¢do social e na degradacdo de sua
identidade social.

Observe-se que a violéncia contra as mulheres € estrutural e global, mas também sua resisténcia
¢ igualmente transversal. Enquanto as mulheres europeias foram perseguidas por possuirem saberes
sobre os ciclos da natureza e a autonomia do corpo, as mulheres indigenas foram violentadas e
silenciadas na tentativa de apagar suas cosmovisdes ancestrais que ameacavam a logica colonial. Tanto
14 quanto aqui, elas permaneceram guardifis de mundos possiveis, resistiram com seus corpos, suas
praticas e suas memorias, segurando a mao uma da outra, numa relacdo com a vida, com a comunidade
e com a Terra.

Os missiondrios colonizadores usaram a educa¢do como meio para destruir os saberes
ancestrais como os bahsesé, as praticas de cura e os rituais sagrados que foram brutalmente
demonizados. Malocas foram incendiadas, ornamentos sagrados saqueados, e os pajés, guardides
espirituais dos povos foram perseguidos e assassinados. De acordo com Castro (2024, p. 112), “para
atingir os objetivos e metas na educacdo, a prelazia desenvolve um trabalho que gerara efeitos positivos
a medida que os grupos indigenas substituirem, gradativamente”, os valores ocidentalizados por seus
proprios valores.

As mulheres indigenas no rio Uaupés, ndo apenas sofreram com o silenciamento imposto pelo
regime colonial, mas também foram alvo de violéncia dentro das proprias comunidades, como no
episodio do roubo das flautas sagradas simbolo do poder feminino em muitas cosmologias. A
colonizagdo ndo apenas destruiu territorios fisicos, mas tentou romper os lacos espirituais e
comunitdrios que sustentavam os modos de vida indigena. Chernela (1997, p.90) quando fez seus

estudos junto ao grupo Wanano, percebeu que,

As mulheres dizem que a inteligéncia que elas uma vez possuiam foi perdida nos tempos
ancestrais quando um homem disfargado de mulher roubou os poderosos ornamentos de
cabeca de sua mulher, alienando as mulheres de seu controle sobre certos tipos de
conhecimentos e autoridade. A perda das pedras deve ser lida como a perda do direito de falar
e ser ouvida. As mulheres dizem que hoje em dia que elas ndo conhecem, mas uma vez elas
conheceram.

No caso das mulheres Tariana a narrativa de origem assegura de forma clara a presenca da

mulher na etnia com poderes. Vejamos a seguir fragmentos da narrativa de origem:

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

O Trovéo, Ennu [ Hipéweri Hekoapi] pensou em criar um homem e uma mulher Kui e Nanaio.
Filhos do trovéo (bithpo pord) receberam todos os instrumentos e adornos de Trovao. Entao
disse que eles seriam os responsaveis para fazer surgir gente-pedra, os ii’td mahsa, os quais
finalmente, dar origem a futura humanidade. Trovao disse que deveriam encontrar por si
mesmos 0s meios para surgir novas pessoas. [...] Kui encontrou a yutika-yapi, um porta cigarro
em forma de forquilha, e Nanaio encontrou o kahtiri-miirord, um cigarro de vida. Nanaio
preparou este cigarro com seu proprio leite, isto €, pingando leite do seu seio no tabaco e o
enrolando com folhas de sororoca sobre a coxa. [...] Mas Trovao ja adiantou que a futura
humanidade iria crescer por outros meios, através de relacdes sexuais entre homens e
mulheres. (Jesus et.al, 2018, p. 63).

E com base nessa narrativa mitica de origem que a mulher Tariana tem o poder de benzimento,

poder de cuidado e cura. E o que afirma a Biihkii Bahsego (78 anos)’,

Nos, homem e mulher dependemos um do outro, mas sobre os bahsesé as mulheres receberam
esses dons ou missdo desde a nossa origem, ou seja, desde os nossos antepassados. Eu aprendi
desde pequena ouvindo os mais velhos conversando sobre a cura e fui decorando cada histoéria,
porque benzimento ¢é histéria. Minha sorte é que eu tenho boa memoria, porque alguns
benzimentos sdo longos. As mulheres antigamente, eram detentoras de bahsesé,
principalmente nos cuidados da gravidez e parto. Somente as mulheres podiam ver e
acompanhar o momento do parto, mas sempre o homem estava acompanhando de longe, s6
ndo podia ter acesso ao local do parto (entrevista/2025).

Estes procedimentos nao sao exclusivos das mulheres Tariana, as mulheres de outras etnias do
rio Negro também compartilham esses saberes, cuidados e a interdependéncia na hora do parto. Oliveira

(2019, p. 42) assinala dizendo que,

Apesar de uma boa parte dos procedimentos de parto se passarem pelo dominios femininos, o
processo completo de nascimento envolve a atuagdo de duplas, same-sex e cross-sex. Entre
casais que residem atualmente nas comunidades Sopori Bua, Wahpu Nuhku e Muhawai
Tukuro, no médio rio Tiquié, a grande maioria dos partos continua a ser realizada na
comunidade e é conduzida por um benzedor e uma parteira.

A parteira, muitas vezes mulher idosa e de grande respeito, detém um saber pratico, corporal e
relacional. J4 o benzedor atua como aquele que alinha as forgas invisiveis, cuida da protecdo espiritual
da mae e do bebé. A cosmologia dos povos do rio Negro percebe o nascimento como um evento que
exige equilibrio entre forgas complementares masculino/feminino, corpo/espirito, visivel/invisivel
como foi afirmado anteriormente por Rezende (2013).

Biihkii6 Bahsego narra o benzimento da seguinte maneira:

Benzer ndo ¢ s6 curar doenga, € benzer nossas rogas, ¢ benzer nossas plantas, é benzer para
que o nosso caxiri fique bem forte ou bem fermentado, é proteger nossas casas, é proteger
nossos filhos, é benzer o marido para ndo ser bravo ou agressivo. Saber benzer ¢ cuidar da
unido da nossa familia para que vivam em harmonia, benzer ¢ ajudar nossos filhos seguirem
bem nos estudos e muitas outras coisas. Mas hoje em dia as meninas ndo tem mais interesse
sobre isso (entrevista/2025).

! Ancid detentora da formula de cura € 0 nome pseudonimo da nossa ancia.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

A tltima ancia Taliasere do grupo Oaporoa resistiu a todo o processo histérico assinalado nessa
narrativa e ainda assim se tornou uma das melhores bahseg6, mas sempre viveu no anonimato, s6 0s
seus familiares e pessoas proximas sabiam que era detentora do bahsesé, mostrando que a mulher ¢
sinonimo de resisténcia e resiliéncia. Ela personificou a resiliéncia ancestral feminina, que, mesmo
diante da destruicdo de malocas, perseguicao a pajés e silenciamento colonial, encontrou meios de

florescer e manter os fios da tradicdo. De acordo com Estés (1994, p. 192),

A psique e a alma das mulheres também tém seus proprios ciclos e estagdes de atividade e de
soliddo, de correr ¢ de ficar, de se envolver e de se manter distante, de procura ¢ de descanso,
de criar e de incubar, de participar do mundo e de voltar ao canto da alma. Enquanto somos
criancas e meninas, a natureza instintiva percebe todas essas fases e ciclos. Ela paira bem perto
de nds, e nds estamos conscientes e ativas em periodos diversos, segundo a nossa decisdo.

A dimensdo psiquica e espiritual das mulheres abordadas pela autora, dialoga profundamente
com a experiéncia concreta das mulheres indigenas do rio Negro, revelando aquilo que podemos
compreender como sabedoria ciclica. De um lado, a psique feminina se move em ritmos proprios de
criag¢do, recolhimento e renascimento, de outro, entre os povos indigenas, essa ciclicidade se expande
para além do corpo individual e encontra ressondncia no coletivo, na terra, nos rios € na propria
comunidade. A trajetoria da ancid Taliasere, guardia do bahsesé, evidencia que os saberes femininos
ndo se restringem a acompanhar os ciclos da alma, mas sdo capazes de erigir cosmologias inteiras,
sustentando a vida comunitédria, preservando o equilibrio das forgas invisiveis e garantindo a
continuidade da existéncia.

No ambito do estagio de bolsa sanduiche fora do pais procuramos construir uma ponte de
saberes indigenas, aproximando o povo Tariano do Brasil com suas bahsend numid, e o povo Aymara
da Bolivia, com suas Yatiri’. Como ja ressaltado anteriormente, as mulheres indigenas tém sido
sistematicamente silenciadas na literatura académica e antropolodgica, resultando em sua consequente
invisibilizagdo. Dar voz as bahsena numid e as Yatiris significa, portanto, romper com esse siléncio e
reconhecer que os saberes femininos nio apenas existem, mas estruturam cosmologias e praticas
comunitarias que sao fundamentais para a continuidade da vida.

As mulheres Yatiri de El Alto/La Paz, na Bolivia, assim como as mulheres Tariana do rio

Uaupés, no Amazonas/Brasil, tém resistido na luta pela preservacao dos saberes herdados de suas

2 Yatiri, na lingua aimara, traduz nosso conceito de "homem sabio" e etimologicamente significa "aquele que sabe, aquele
que vé". Ele ¢ capaz de resolver problemas de natureza muito variada, desde curar doengas até encontrar objetos perdidos,
desmascarando aqueles que cometeram delitos.( traducdo livre) -- - Os yatiris geralmente agem lendo folhas de coca e
criando oferendas rituais de acordo com as necessidades estabelecidas durante a sessdo ritual. Atualmente, existe uma
literatura consideravel explorando seu contexto de intervengao e prerrogativas rituais (ver, entre outros: Albd 1992; Carter-
Mamani 1982; Duviols 1977; Fernandez Juarez 1994, 1995, 1997, 1999, 2004a, 2004b; Girault 1988; Huanca 1989; Van
der Berg 1985).

Texto original: Yatiri en lengua aymara traduce nuestro concepto de «sabio» y etimologicamente quiere decir «el que sabe,
el que ve». Esté capacitado para solucionar problemas de naturaleza muy diferente, desde la cura de las enfermedades hasta
la busqueda de objetos perdidos, desenmascarando a quienes han cometido infracciones.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

ancestrais, mantendo vivos os conhecimentos, as praticas espirituais e a forca de suas tradi¢des. Essas
mulheres do Abya Yala, mulheres do Sul, carregam a tarefa historica de historicizar suas préprias
trajetorias de luta e resisténcia, resgatando vozes que por muito tempo foram silenciadas. Mesmo
caladas, sustentaram e transmitiram seus saberes tradicionais como um gesto de resisténcia cotidiana.
Quando aparecem nas literaturas coloniais e académicas, quase sempre sdo descritas de forma
distorcida. Sua presenca ¢ estruturante, sdo guardids da memoria, do equilibrio espiritual e da
continuidade das cosmologias indigenas. Recolocar suas historias no centro ¢ também romper com

a epistemologia colonial que insistiu em apaga-las. Paredes (2017, p. 9) destaca que,

Claro que sabemos quem somos € 0 que queremos! Ninguém vai nos ensinar o que sabemos
sobre nossos corpos, nossas vidas e¢ nossas lutas ancestrais. Claro, sabemos que déi quando
nossos proprios companheiros sdo espancados, humilhados e mortos, mas isso ndo sera
decidido de fora, por uma neocolonizagéo ou colonizacdo feminista de nossos corpos; o destino
de nossos corpos sera decidido por nos, pelas mulheres em nossas organizagdes ¢
comunidades. Ao mesmo tempo, devemos lutar contra as injustigas que homens, mulheres,
pessoas intersexo ¢ a natureza sofrem nas maos de um sistema de dominagdo ¢ hegemonia
patriarcal, e devemos lutar contra o machismo em nossas comunidades (tradugao livre).

Note-se que o corpo constitui o primeiro territorio de luta, pois nele se inscreveram as marcas
da colonizacdo, do patriarcado e das violéncias historicas, mas também nele se afirmam as
possibilidades de autonomia e de reexisténcia. Reconhecer essa dimensao implica compreender que a
autonomia das mulheres indigenas ndo pode ser pensada a partir de parametros externos, coloniais ou
universalistas, mas deve emergir de suas proprias experiéncias comunitdrias e de seus saberes
ancestrais. Nesse horizonte, a luta das mulheres indigenas e camponesas do Abya Yala se coloca em
multiplos niveis contra o patriarcado e o machismo inclusive quando enraizados nas proprias
comunidades. Sdo vozes contra o racismo estrutural que insiste em invisibiliza-las, e contra a logica
colonial que desqualifica seus conhecimentos. E nesse processo que se inscreve o reconhecimento das
mulheres Aymara como Yatiris, guardids e mediadoras de saberes espirituais e curativos, antes

atribuidos quase exclusivamente aos homens. Segundo Thoa (2023, p. 84),

Por fim, ha também as yatiris femininas, que foram chamadas a desempenhar a fungdo de curar
diversas enfermidades, sejam elas fisicas ou espirituais, por meio de sinais sobrenaturais como
raios. Acreditamos que, diferentemente do yatiri masculino, que domina conceitos e
habilidades indisponiveis a0 homem comum da comunidade, a yatiri feminina sintetiza e
projeta de forma mais coerente a atividade ritual feminina ligada a vida cotidiana. Poderiamos
dizer que as mulheres andinas ret€ém um conjunto mais profundo de crencas e experiéncias
magicas do que os homens, dominam e compreendem a medicina natural mais profundamente
e sdo mais conscientes do mundo sobrenatural do que a maioria dos homens. Portanto, a yatiri
nos oferece uma oportunidade privilegiada para explorar as particularidades da perspectiva
feminina na produg¢ao de conteudo ideoldgico relacionado a reprodugdo e a resisténcia cultural.

Ao comparar as yatiris mulheres aos yatiris homens, o fraguimento sugere que a pratica

feminina estd mais enraizada no cotidiano e em saberes tradicionais ligados a vida doméstica, ao corpo

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

e ao cuidado. Isso ndo significa uma hierarquia entre masculino e feminino, mas sim campos distintos
de conhecimento. Enquanto o yatiri masculino ¢ apresentado como alguém que domina técnicas
especializadas e secretas, a yatiri feminina aparece como portadora de um saber mais organico,

transmitido pela vivéncia e pela integragdo com o ambiente social e natural.

Figura 01 - Mulher

Yatiri 7
G

Fonte: Acervo pessoal, 2024.

Mulher Yatiri

Mulher Yatiri ti és hermana,
Sua forga e sabedoria emana,
Do sussurro das montanhas,
E do frio das geadas.

Es gurdia do saber milenar

Guardado no teu ser, o seu jeito de curar
Mulher de poder, de luta e raiz,

Mundo encantado € sua Matriz.

Ao passo invasor do colonizado,
Ergueu-se firme, contra o patriarcado,
Sabedoria antiga pulsa em teu ser,
Saberes que o vento ndo pode deter.
(Lorena Araujo)

Durante a missao cientifica em El Alto/ Bolivia, territorio andino, tivemos a oportunidade de
conhecer uma Yatiri, que se denomina Qhana Thakinchiri, como prefere ser chamada. A historia dela
comegou quando adoeceu e precisou da ajuda de mestres de cura, porém, o mestre que ela estava
procurando havia desaparecido. Finalmente ela encontrou uma mestra de almas e levou até a sua casa
para fazer leitura de folhas de coca. A mestra prometeu mudar a sua sorte, mas explicou que tudo que
ela estava passando € porque ela nasceu com os pés na hora do parto e todos que nascem assim, nascem
com algum dom e ela foi escolhida e designada pelos ancestrais. Qhana Thakinchiri (63 anos) se

pronuncia sobre este fato nos seguintes termos:

Foi entdo que me pediram para atender ao seu chamado e assim o fiz. Desde entdo ja sou
amauta yatiri da luz, o avo Pajchiri me consagrou apos uma série de treinamentos que recebi

REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

como presente dos avos. A partir dai me entreguei cem por cento a eles com muita humildade
vivo cada dia como se fossem os ultimos dias da minha vida para defender a Mae Natureza
tanto o Pai quanto a Mae, agradecendo-lhes todos os dias por esse dia de vida, em homenagem
a0 meu avo também amauta (traducdo Livre). entrevista/2025.

E perceptivel que o processo de transmissdo de conhecimento ¢ inteintergeracional, que se da
por meio da escuta, do rito e da pratica vivida, um valor essencial das cosmovisdes andinas. Ao afirmar
que vive cada dia como se fosse o ultimo, Qhana Thakinchiri, expressa uma consciéncia da finitude
humana em contraste com a eternidade dos saberes ancestrais, os quais ela se comprometeu a proteger.
Ela ndo apenas detém e protege os saberes ancestrais, mas também os compartilha generosamente com
aqueles que vém de fora do territdrio andino. Ao fazer isso, ensina a importancia do respeito profundo
e da responsabilidade que devemos ter para com a Pachamama. Para que os estudantes brasileiros em
realizacdo de bolsa sanduiche em El Alto tivessem &xito em seus estudos, ela nos conduziu até o
Cumbre (cume da montanha), onde realizou o ritual da Pachamama, pedindo permissdo e protecdo

para a nossa permanéncia naquele territorio cosmoldgico e ancetral.

Foto 02— Ritual em Cumbre

Fonte: arquivo pessoal, 2025

No altiplano boliviano, em cada esquina encontramos tendas com produtos para rituais desde
as mesas negras até as mesas doces. Na caminhada ao Cumbre e durante o ritual tivemos que seguir
todos os ritos, caso contrario os ancestrais ndo aceitariam as oferendas e aconteceria algo ruim em
nossas vidas. As mesas sempre sdo feitas para abuelos e abuelos (avos e avos), todos os mestres e
mestras seguem a regra do Chachawarmi’.

A Qhana Thakinchiri chama a ateng¢ao para o fato de que,

nao ¢ facil dizer que sou mulher e sou amauta, nem o nosso povo te respeita, isso mesmo, da
medo falar, mas me faz sentir muito orgulho de ser uma wawa dos ancestrais, mas nao somos

3 Pachamama, Chacha Warmi, Jaq'e, Aransaya-Urinsaya, son los conceptos que explican la despatriarcalizacion, no desde
el saber intelectual anglo-eurocéntrico, sino desde la vision indigena de paridad, no como saber bioldgico, sino como
estrutura de vida, todo es par, nada es ch ulla, lo ch’ulla no permite hacer el th 'aki, s6lo lo par hace th’aki.

REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

reconhecidas pela sociedade, alids, mulheres acima de tudo, s6 de se verem como mulheres
indigenas ja ¢ visto com discriminagdo e racismo (entrevista, 2024).

E continua falando que,

Nao podemos dizer isso em voz alta em todos os lugares, pelo contrario, para ser reconhecido
na sociedade vocé deve se disfargar de qualquer coisa, exceto de indigena, embora ja tenhamos
quebrado qualquer convencdo normativa das sociedades e o papel dado as mulheres a partir
dos papéis sociais de género ndo seja historicamente assim, acho que quebrei todos os
esquemas, sou uma intelectual que pode dar muito, sempre que sou entrevistada por alguma
midia me dizem... vocé ¢ historiadora? Eu digo NAO, vocé é antropéloga? Eu digo NAO!!,
vocé é cientista politica? NAO!! Sou autodidata Bacharel em Servigo Social, mas além disso
sou Wawa de nossos ancestrais hoje sou uma amauta! Uma mulher de sabedoria ancestral
andina. tradugdo livre.

Esse testemunho deve ser lido como uma epistemologia insurgente. Ela recusa roétulos
académicos coloniais e afirmar-se como Amauta. Nos Andes, a narradora se reivindica como Amauta
(mulher de sabedoria ancestral), recusando-se a ser enquadrada nas categorias académicas ocidentais.
No rio Negro, entre os Tariana, também hd um lugar de autoridade espiritual feminina que ¢ o de
guardid do bahsese e dos saberes de cura. Mas, a Tariana ¢ igualmente invisibilizada nas narrativas
que privilegiam os pajés homens. Ambas expressam o que podemos chamar de contrapoder

epistémico feminino, um gesto de ruptura com a colonialidade de género. Para Lugones (2008, p. 79),

colonialidad no se refiere solamente a la clasificacion racial. Es un fendmeno abarcador, ya
que se trata de uno de los ejes del sistema de poder y, como tal, permea todo control del
acceso sexual, la autoridad colectiva, el trabajo, y la subjetividad/intersubjetividad, y la
produccién del conocimiento desde el interior mismo de estas relaciones intersubjetivas. Para
ponerlo de otro modo, todo control del sexo, la subjetividad, la autoridad, y el trabajo, estan
expresados en conexion con la colonialidad. 4

A nossa pesquisa mostra que as mulheres indigenas do Abya Yala ndo estdao apenas resistindo
a invisibilizagdo, mas também produzindo epistemologias proprias. Ao aproximar Amautas e
Taliasere, vemos emergir uma cartografia de saberes femininos que transcende fronteiras coloniais
e nacionais. Sao praticas que reafirmam a Terra como parente e 0s corpos como territorios de memoria
e resisténcia. Nesse sentido, as mulheres ndo apenas preservam tradigdes, mas fundam cosmologias

insurgentes, capazes de reorientar nossas formas de compreender politica, educacdo e espiritualidade.

3 CONSIDERACOES FINAIS
Esta pesquisa examinou os poderes que as mulheres Tariana detinham nos primérdios, desde

sua criacdo da etnia pelo seu Deus trovao. Esses poderes, ndo obstante, foram retirados delas, primeiro

4 Tradugdo livre: A colonialidade ndo se resume a classificagdo racial. E um fendmeno abrangente, pois constitui um dos
eixos do sistema de poder e, como tal, permeia todo o controle sobre o acesso sexual, a autoridade coletiva, o trabalho, a
subjetividade/intersubjetividade e a produgdo de conhecimento a partir dessas relagdes intersubjetivas. Em outras palavras,
todo o controle sobre sexo, subjetividade, autoridade e trabalho se expressa em conexdo com a colonialidade.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

pelos proprios indigenas e depois pelo processo de colonizagdo, sendo reconquistados por elas no
tempo contemporaneo. Nestas discussdes descobrimos a existéncia de uma matristica de poder
presente na narrativa de origem quando a narrativa se refere a um homem e mulher, escolhidos pelo
deus Trovao para dirigir o povo Tariano. Buscamos também estabelecer uma aproximagdo com as
mulheres Aymara de El Alto, Bolivia, sobretudo no que se refere a conservacao e transmissao dos
conhecimentos ancestrais e suas lutas sociais.

Ao examinar essas duas experiéncias, constatamos que diferentes povos indigenas elaboram
estratégias de resisténcia que nao apenas reafirmam identidades coletivas, mas também recriam
constantemente formas de pertenca e de continuidade histérica. Nesse processo, a cosmologia e a
politica ndo aparecem como dimensdes separadas, mas como campos interdependentes que se
reforcam mutuamente, sustentando praticas comunitarias que garantem a permanéncia da vida. As
mulheres indigenas, nesse contexto, ndo figuram apenas como transmissoras de saberes, mas como
protagonistas de processos de cura, de lideranca e de produ¢do de conhecimento, figurando na linha
de frente da luta pela memoria ancestral e pela defesa do territério com complementariedades,
intersecgOes de género e resisténcia decolonial.

Examinamos neste estudo a existéncia de novas formas de didlogo, de complementariedade e
de interdependéncia entre homem, mulher e natureza, bem como suas lutas pelo reconhecimento de
sua cultura, de seu trabalho e das praticas vinculadas aos saberes tradicionais das mulheres indigenas
Tariana e Aymara.

As vozes que emergem das cachoeiras e da floresta marcada pelo calor intenso, assim como
das terras andinas atravessadas pelo frio rigoroso revelam o entrelacamento de fios cognitivos que
sustentam a vida e a memoria dessas mulheres guerreiras. Ao serem trazidas para o campo cientifico,
suas experiéncias passam a iluminar dimensdes até entdo invisibilizadas, projetando novos feixes de
compreensdo sobre o papel das mulheres indigenas na constru¢do de conhecimento, na defesa da vida
e na afirmacao de identidades coletivas.

Esta pesquisa demonstra que as mulheres Tariana e Aymara assumem papel central no que
concerne aos seus poderes de resisténcia e de organizagdo politica, social e cultural, bem como na
manutencdo de praticas de cura e na profunda conexao com a natureza e cosmologia de seus povos.
Esses elementos revelam que sua atuagdo transcende a esfera individual, configurando-se como forca
coletiva que sustenta a memoria ancestral, a defesa dos territorios e a continuidade da vida comunitaria.
Ao constituirem-se como guardids de saberes e como protagonistas de processos de transformacao,
essas mulheres reafirmam que a resisténcia indigena ndo se limita a preservagdo de tradi¢des, mas
reveste-se também numa estratégia dindmica de recriagdo cultural e de enfrentamento as multiplas

formas de colonialidade ainda presentes.

l.-"'} REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15



ReGeo

REFERENCIAS

ACOSTA, A. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. Sao Paulo: Editora
Elefante e Autonomia Literaria em 2016.

ALBO, Xaviér y Gerardo Fernandez judRez 2008 «Pachjiri, cerro sagrado del Titicaca». Revista
Espanola de Antropologia Americana 38 (1): 239-255.

ALBO, Xavier, Thomas gRaves y Godofredo Sandoval 1981 Chukiyawu. La cara Aymara de la Paz.
El paso a la Ciudad (Vol. I). La Paz: CIPCA.

ALMEIDA, Alfredo Wagner Berno de. A dimensao politica dos conhecimentos tradicionais na
Amazonia. Cadernos do CEAS, Mno 216, abr. 2004.

BARRETO, Joao Paulo Lima. Kumua na kahtiroti-ukuse: uma “teoria” sobre o corpo € o
conhecimento-pratico dos especialistas indigenas do Alto Rio Negro / Jodo Paulo Lima Barreto .
2021

Barreto, Joao Rivelino Rezende Ukdisse: formas de conhecimento nas artes do dialogo tukano / Joao
Rivelino Rezende Barreto. — Florianopolis : Editora da UFSC, 2022. 301 p. : il. — (Colecao Brasil
Plural) biotecnologia. Sao Paulo: Gaia, 2003

BARRETO, Silvio Sanches. Transformacdes pelos basese nas praticas tukano sobre concepgao,
gestacdo e nascimento da crianga. 2019. Mestrado (Programa de Pés Graduacdo em Antropologia
Social) — Universidade Federal do Amazonas, Amazonas, Brasil.

CASTRO, E. Territério, Biodiversidade e Saberes de Populacdes Tradicionais. In: DIEGUES, A. C.
etnoconservacao: Novos Rumos para a Protecdo da Natureza nos Tropicos. 2. ed. Sdo Paulo:
USP/Nupaub; Hucitec, 2000.

CASTRO, Manuel Antonio de. Poético-ecologia. In: Travessia poética, Belo Horizonte, 2007.

CASTRO, Ricardo Gongalves. Ecoética Amazdnica - o bem viver e o principio Cultrix, 2000. del
Tercer Mundo, 1991.

FERNADES, Fontoura Ivo; Monteiro Athias, Renato. Formas de transmissao de conhecimentos entre
os Tariano da regido do Rio Uaupés Amazonas. 2006. Dissertacao (Mestrado). Programa de Pos-
Graduagdo em Antropologia, Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2006.

FERREIRA, M. A. Pacha Mama: Os Na encruzilhada do pecado. Manaus; Edua, 2007.

FERNANDEZ Osco, Marcelo. La ley del ayllu: Practica de jach’a justicia y jisk’a justicia (justicia
mayor y justicia menor) en comunidades aymaras/Marcelo Ferndndez Osco, colab. Guido Lozano
Apaza; Oscar Rosas Llusco; Adrian Quispe Jarro.- La Paz: FUNDACION PIEB, 2000.

FONTES | Escrevivéncias, experiéncias vividas e dialogos com as mulheres indigenas - Cadernos de
campo (Sao Paulo, online) | vol.29, n.1 |p.179-186| USP 2020.

GUTIERREZ Callisaya, Yamila. Ninas (des)educadas: Entre la escuela rural e los saberes del
ayllu/Yamilla Gutierrez Callissaya/Marcelo Fernddez Osco, LA PAZ. Fundacion PIEB, 2011.

HARRIS, Olivia y Xavier Albo, 1986. Monteras y guardatojos. Campesinos y mineros en el norte de
Potosi. Cuaderno de Investigacion 26. CIPCA: La Paz.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15




ReGeo

HERRERA FLORES, J. A reinvencao dos direitos humanos. Florianopolis: Boiteux, 2009.

HERRERA FLORES, J. Hacia una vision compleja de los derechos humanos. In: HERRERA
FLORES, J. (ed.). El vuelo de Anteo: Derechos humanos y critica de la razon liberal. Bilbao: Desclée
De Brouwer, 2000.

HERRERA FLORES, J. La verdad de una teoria critica de los derechos humanos. In: HERRERA
FLORES, J. Los derechos humanos como productos cultural : Critica del humanismo abstracto.
Madrid: Libros de la Catarata, 2005.

JESUS Adriano. In: ENCICLOPEDIA Itat Cultural de Arte e Cultura Brasileira. Sdo Paulo: Itat
Cultural, 2023. Disponivel em: http://enciclopedia.itaucultural.org.br/pessoa588520/jesus-adriano.
Acesso em: 24 de junho de 2024. Verbete da Enciclopédia. ISBN: 978-85-7979-060-7

LUGONES, Maria. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. Hypatia, v. 22, n. 1,
p. 186-209, 2007. LUGONES, Maria. Colonialidad y Género. Tabula Rasa, Bogota, Colombia, n. 9,
p.73- 101, 2008.

LUGONES, Maria. Hacia un feminismo descolonial. La manzana de la discordia, v. 6, n. 2, p. 105-
119, 2011.

MATOS, Maria Helena Ortolan. Mulheres no movimento indigena: do espago de
complementariedade ao lugar da especificidade. Género e povos indigenas, p. 140-17

PAREDES, Rigoberto, [1910]1984 La provincia de Sica Sica. Isla: La Paz.

PAREDES Carvajal, Julieta. Descolonizar as lutas: a proposta do feminismo comunitario.
https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/2470/2136 - Acesso: 23 de maio de
2025.

REZENDE, Justino Sarmento (Org.). Paneiro de saberes: transbordando reflexividades Indigenas.
Brasilia, DF: Mil Folhas, 2021b.

Rivera, Silvia y equipo THOA, 1992. Ayllus y proyectos de desarrollo en el Norte de Potosi.
Aruwiyiri: La Paz.

‘ a REVISTA REGEO, Sao José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-15


https://revistas.unila.edu.br/epistemologiasdosul/article/view/2470/2136

