
 

  
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

AMEFRICANIDADE NA FRONTEIRA BRASIL-BOLÍVIA: UM OLHAR PARA O 

FENÔMENO NAS CIDADES GÊMEAS DE GUAJARÁ-MIRIM (BR) E GUAYARAMERÍN 

(BO) 

 

AMEFRICANITY ON THE BRAZIL-BOLIVIA BORDER: A LOOK AT THE 

PHENOMENON IN THE TWIN CITIES OF GUAJARÁ-MIRIM (BR) AND 

GUAYARAMERÍN (BO) 

 

AMEFRICANIDAD EN LA FRONTERA BRASIL–BOLIVIA: UNA MIRADA AL 

FENÓMENO EN LAS CIUDADES GEMELAS DE GUAJARÁ-MIRIM (BR) Y 

GUAYARAMERÍN (BO) 

 

 
10.56238/revgeov17n1-157 

 

Tiago Lins de Lima 

Doutorando em Geografia 

Instituição: Instituto Federal de Rondônia (IFRO) - Campus Porto Velho Calama 

E-mail: tiago.lins@ifro.edu.br  

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2985-0194 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7288860030144571 

 

Josué da Costa Silva 

Doutor em Geografia 

Instituição: Universidade de São Paulo (USP), Universidade Federal de Rondônia (UNIR) 

E-mail: jcosta@unir.br  

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1295-822X 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8909795919185303 

 

Xênia de Castro Barbosa 

Doutora em Geografia pela  

Instituição: Universidade Federal do Paraná (UFPR), Instituto Federal de Rondônia (IFRO) 

E-mail: xênia.castro@ifro.edu.br  

Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8082-6974 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2736450812832214 
 

RESUMO 

Este artigo tem como objetivo geral refletir sobre aspectos da experiência compartilhada de luta, 

ancestralidade e produção cultural que conecta o Brasil e a Bolívia na fronteira representada pelas 

cidades gêmeas de Guajará-Mirim/BR e Guayaramerín/BO. Como objetivos específicos, busca-se: 1) 

Refletir sobre as relações interculturais estabelecidas na fronteira Brasil-Bolívia, no Estado de 

Rondônia; 2) Sumarizar as principais expressões culturais de perfil musical expressos na referida 

localidade e 3) Problematizar o perfil da identidade expressa no referido território. Para tanto procede-

se a a pesquisa bibliográfico-documental e de campo Como resultados, pode-se afirmar que Brasil e 

Bolívia além de compartilharem de um mesmo continente e de um território fronteiriço de mais de três 

mil quilômetros de extensão, compartilham de um passado colonial marcado por experiências 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

históricas similares, que explicam, em grande medida os desafios de cidadania que enfrentam no 

presente, dentre os quais o da superação do racismo e da positivação dos direitos à igualdade e à 

diferença, direitos esses que tradicionalmente foram negados às populações afrodiaspóricas (e a seus 

descendentes): africanos e indígenas. Considera-se que a progressiva afirmação de uma identidade 

amefricana no território analisado assinala um novo momento de valorização da presença e da cultura 

africana/afrodescendente e indígenas nos dois países e fortalece a luta por direitos, além de manter 

vivas importantes expressões culturais de matriz africana, como o samba e a saya boliviana. 

 

Palavras-chave: Fronteira. Cultura. Território. 

 

ABSTRACT 

The general objective of this article is to reflect on aspects of the shared experience of struggle, 

ancestry and cultural production that connects Brazil and Bolivia at the border represented by the twin 

cities of Guajará-Mirim/BR and Guayaramerín/BO. As specific objectives, we seek to: 1) Reflect on 

the intercultural relations established on the Brazil-Bolivia border, in the State of Rondônia; 2) 

Summarize the main cultural expressions of musical profile expressed in that locality and 3) 

Problematize the profile of identity expressed in that territory. For this purpose, we proceed to 

bibliographic-documentary and field research. As results, it can be said that Brazil and Bolivia, in 

addition to sharing the same continent and a border territory of more than three thousand kilometers in 

length, share a colonial past marked by similar historical experiences, which explain, to a large extent, 

the challenges of citizenship they face in the present, among which the overcoming of racism and the 

positivity of the rights to equality and difference, rights that have traditionally been denied to 

Afrodiasporic populations (and their descendants): Africans and indigenous people. It is considered 

that the progressive affirmation of an Amefrican identity in the analyzed territory marks a new moment 

of appreciation of the presence and African/Afro-descendant and indigenous culture in the two 

countries and strengthens the struggle for rights, in addition to keeping alive important cultural 

expressions of African matrix, such as samba and bolivian saya. 

 

Keywords: Border. Culture. Territory. 

 

RESUMEN 

Este artículo tiene como objetivo general reflexionar sobre aspectos de la experiencia compartida de 

lucha, ancestralidad y producción cultural que conecta a Brasil y Bolivia en la frontera representada 

por las ciudades gemelas de Guajará-Mirim (Brasil) y Guayaramerín (Bolivia). Como objetivos 

específicos, se propone: 1) reflexionar acerca de las relaciones interculturales establecidas en la 

frontera Brasil–Bolivia, en el estado de Rondônia; 2) sistematizar las principales expresiones culturales 

de perfil musical presentes en dicha localidad; y 3) problematizar el perfil de la identidad expresada 

en el territorio analizado. Para ello, se recurre a una investigación bibliográfico-documental y de 

campo. Como resultados, se puede afirmar que Brasil y Bolivia, además de compartir un mismo 

continente y un territorio fronterizo de más de tres mil kilómetros de extensión, comparten un pasado 

colonial marcado por experiencias históricas similares, que explican en gran medida los desafíos de 

ciudadanía que enfrentan en la actualidad. Entre estos desafíos se encuentra la superación del racismo 

y la afirmación positiva de los derechos a la igualdad y a la diferencia, derechos que históricamente 

han sido negados a las poblaciones afrodiásporicas (y a sus descendientes), africanas e indígenas. Se 

considera que la progresiva afirmación de una identidad amefricana en el territorio analizado señala 

un nuevo momento de valorización de la presencia y de la cultura africana/afrodescendiente e indígena 

en ambos países, fortaleciendo la lucha por derechos y manteniendo vivas importantes expresiones 

culturales de matriz africana, como el samba y la saya boliviana. 

 

Palabras clave: Frontera. Cultura. Territorio. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

1 INTRODUÇÃO 

Brasil e Bolívia partilham de um passado colonial que se aproxima em diversos aspectos: 

ambos foram colonizados por metrópoles ibéricas (Portugal, no caso do Brasil, e Espanha, no caso da 

Bolívia), tiveram seus territórios anexados e remodelados conforme os interesses econômicos dessas 

metrópoles europeias, e suas riquezas naturais e a força de trabalho de seus povos originários 

exploradas. No caso da Bolívia, a exploração da mão de obra indígena local, por meio do sistema de 

Mita1 foi fundamental para o êxito do empreendimento colonial, sendo o uso da mão de obra de 

africanos escravizados, secundária – diferentemente do que ocorreu no Brasil, onde mais de quatro 

milhões de africanos escravizados foram incorporados aos diversos processos econômicos coloniais 

(Motta, 2022). 

Esses países foram alvos de intensa violência, que se expressou de forma material e simbólica 

sobre os diversos aspectos da vida social. Conforme Galeano (2010), essa inserção internacional 

subordinada imposta aos países latino-americanos é uma das chaves explicativas da situação de 

dependência que expressam no presente. Assim, por força das amarras coloniais, esses países, hoje 

repúblicas independentes do ponto de vista jurídico, configuraram-se como sociedades de classe, de 

capitalismo periférico, com baixo perfil industrial e acentuada atuação como exportadoras de 

commodities. Nessas sociedades, as desigualdades sociais se estruturam sob uma matriz colonial 

moderna que intercruza relações de poder (Akotirene, 2019), promovendo clivagens entre nação, 

classe, raça, etnia e gênero. Nelas, o racismo é estrutural e atua a partir de dispositivos variados, 

constituindo-se em importante desafio para a construção de uma ordem social mais justa e igualitária. 

Diante desta contextualização inicial, objetiva-se, neste texto, refletir sobre aspectos da 

experiência compartilhada de luta, ancestralidade e produção cultural que conecta o Brasil e a Bolívia 

na fronteira representada pelas cidades gêmeas de Guajará-Mirim/BR e Guayaramerín/BO; e como 

objetivos específicos, busca-se: 1) Refletir sobre as relações interculturais estabelecidas na fronteira 

Brasil-Bolívia, no Estado de Rondônia; 2) Sumarizar as principais expressões culturais de perfil 

musical expressos na referida localidade e 3) Problematizar o perfil da identidade expressa no referido 

território. Considera-se que a relevância do estudo aqui apresentado repousa, sobretudo, em sua 

capacidade de contribuir para o diálogo intercultural, a valorização da diversidade e o estímulo a 

agências de grupos tradicionalmente marginalizados, residentes na fronteira Brasil-Bolívia. 

 

2 REFERENCIAL TEÓRICO 

A pesquisa aqui apresentada filia-se às discussões da Geografia Cultural Crítica (Cosgrove, 

2013), a qual busca evidenciar que o mundo vivido, apesar de simbolicamente constituído, é material 

e não deve negar essa característica. Por conseguinte, não é reflexo de uma consciência humana 

 
1 Sistema rotativo de trabalho forçado, de origem incaica, adaptado e aplicado pelos espanhóis no contexto colonial.  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

desimpedida, mas é, precisamente, o encontro coletivo de sujeito e objeto, da consciência e das 

limitações materiais da ordem econômica (Buttimer, 1974; Cosgrove, 2013). 

De acordo com Picchi (2023), o debate acerca da cultura e a sua relação com os estudos sobre 

o espaço acompanha a trajetória do pensamento geográfico desde a sua origem, na Grécia Antiga. 

Todavia, somente no final do século XIX, na Europa, essa forma de conhecimento intitulada 

“Geografia Cultural” ganhou destaque. No Brasil, contudo, sua chegada foi tardia, sendo que os 

primeiros estudos vieram a púbico nos anos 1970, em um contexto de renovação e crítica às abordagens 

estritamente economicistas da leitura do espaço geográfico. Vivia-se, aqui, um período de censura e 

acirrado controle do conhecimento produzido nas universidades, de modo que superar as abordagens 

economicistas e lançar luzes sobre aspectos até então pouco explorados, como a cultura e os modos de 

vida foram atos de contestação que contribuíram para a ampliação do conhecimento geográfico. 

Vinculado a esta perspectiva do conhecimento geográfico, o estudo em tela opera com os 

conceitos de Cultura (Cosgrove, 2013); Fronteira (Machado, 1998; Martins, 2019), Território (Saquet, 

2015) e Amefricanidade (Gonzalez, 1988), categoria que aponta para a conexão entre América e África 

na construção de uma cultura singular que se expressa em todo o continente americano a partir da 

experiência da diáspora africana ocorrida na Idade Moderna, no processo de estabelecimento do 

sistema-mundo (Wallerstein, 2012). 

Conforme Gonzalez (1988), o termo amefricanas/amefricanos designa toda uma descendência: 

não só a dos africanos trazidos pelo tráfico negreiro, como a dos nascidos aqui e a dos povos originários 

que aqui habitavam desde antes da chegada de Colombo. O elemento em comum, que daria base para 

essa identidade nova, híbrida e dinâmica seria a experiência da diáspora, uma experiência histórica 

que, segundo a autora (op. cit), precisa ser devidamente conhecida e cuidadosamente pesquisada.  

Em síntese, sermos amefricanos não implica em negar nossas identidades nacionais, mas 

reconhecer um passado colonial partilhado, cujos efeitos se desdobram no presente. Significa 

reconhecer que, embora pertençamos a diferentes países e sociedades, vivemos sob um mesmo sistema 

de dominação, em que o racismo persiste tanto na mentalidade dos indivíduos, como nas instituições 

e na estrutura de nossas sociedades, materializando-se cotidianamente sob as mais diversas formas de 

violência. 

Segundo Oliveira (2025), trata-se de uma categoria político-cultural capaz de desestabilizar as 

estruturas eurocêntricas de poder, saber e subjetividade, na medida em que articula variadas práticas e 

possibilita a reconstrução de subjetividades historicamente subalternizadas. Opera, portanto, no campo 

da identidade, da cultura e do saber estimulando novas formas de resistência e reexistência frente aos 

paradigmas eurocentrados que ao longo do tempo foram impostos às sociedades coloniais. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

3 METODOLOGIA 

Trata-se de pesquisa qualitativa, pautada no método fenomenológico de (Hussel, 2012), que 

serviu de base para que autores da geografia cultural e humanista como (Yi-Fu Tuan, 2013; Eduard 

Relph, 1976) abordassem respectivamente a partir do conceito de Lebenswelt (mundo da vida) a 

transformação do espaço em novas categorias como o (paisagem, território, lugar), e a valorização da 

intencionalidade da consciência, ao estudarem essas categorias a partir da relação entre sujeito e objeto, 

das experiências humanas, sejam elas individuais ou coletivas e os seus significados para a construção 

do mundo vivido. 

No que se refere à aquisição dos dados, esta foi procedida mediante observações em campo, 

análise documental e entrevistas. As observações em campo foram realizadas no período de janeiro de 

2023 a fevereiro de 2025 nas cidades gêmeas de Guajará-Mirim e Guayaramerín, em Rondônia. Os 

registros de campo foram compostos por nomes de pessoas, endereços, as datas das abordagens 

realizadas, as impressões sobre o território e as impressões dos pesquisadores durante as vivências em 

campo, em um esforço de apreensão fenomenológica. 

As entrevistas foram conduzidas em abordagem dialógica, observando as etapas da Moderna 

História Oral definidas por Meihy (2005). Neste artigo, optamos por trazer excertos de apenas três das 

entrevistas realizadas, sendo estas as que melhor colaboram para a compreensão do fenômeno 

estudado. Destaca-se que foi oferecido aos participantes da pesquisa a possibilidade de uso de 

pseudônimo para preservação da identidade, mas todos escolheram apresentar-se com seus próprios 

nomes.  

No que concerne à análise dos dados, esta foi foi elaborada por meio da triangulação dos dados 

empíricos, obtidos na pesquisa de campo, com os dados documentais e a literatura pertinente ao tema. 

 

4 RESULTADOS E DISCUSSÕES 

Com base na Portaria nº 125, de 21 de março de 2014 (Brasil, 2014), Guajará-Mirim em 

Rondônia/BR e Guayaramerín, no Departamento de Beni/BO são cidades gêmeas, o que implica dizer 

que correspondem a áreas de especial interesse de seus governos quanto à segurança, proteção e 

soberania nacional, além de catalisarem grande diversidade socioeconômica e cultural. Segundo 

definição de Machado (2005), cidades-gêmeas são núcleos urbanos localizados de um lado e de outro 

do limite internacional cuja interdependência é, muitas vezes, maior do que de cada cidade com sua 

região ou com o próprio território nacional, formando uma conurbação ou ocupando posições 

simétricas à linha divisória. Cidades dessa tipologia têm potencial de atuar como nódulos articuladores 

de redes locais, regionais, nacionais e transnacionais. 

Dentro desse limite territorial de faixa de fronteira estabelecido pelos dois países, brasileiros e 

bolivianos convivem diariamente, construindo suas histórias e identidades culturais. Para entender 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

melhor suas dinâmicas socioculturais e econômicas é pertinente um olhar mais detido ao seu território 

e à sua história. 

Guajará-Mirim se estende por uma área territorial de 4.046,189 km² e conta com uma 

população 41.904 habitantes (IBGE, 2022). Desse total, 51,2% homens, 48,8% mulheres, e no que se 

refere à autodeclaração étnico-racial, 58,5% se declarou Parda, 32,8% Branca, 6,5% Preta, 1,4% 

Indígena, 0,8% Amarela.  

A maioria dessa população reside na área urbana (88,4%), contra 11,6% que habita a zona rural, 

e no que se refere à densidade demográfica, esta está calculada em 10,36 hab/km². O município 

brasileiro enfrenta, atualmente, estagnação econômica e menor projeção de crescimento que 

Guayaramerín, apesar de se constituir em Área de Livre Comércio, capaz de oferecer redução ou até 

mesmo isenção de determinados tributos. 

A Área de Livre Comércio de Guajará-Mirim (ALCGM) foi criada pela Lei n° 8.210/1991 e 

regulamentada pelo Decreto nº 843, de 23 de junho de 1993, para impulsionar o desenvolvimento da 

região de fronteira, estimular a importação e exportação e fortalecer relações com a República 

Plurinacional da Bolívia. A ALCGM é atrativa de turistas brasileiros que procuram a cidade para 

comprar produtos importados a um menor preço, como bebidas, perfumaria e medicamentos. 

Guayaramerín, por seu turno, conforme dados de seu último Censo Demográfico, tem uma 

população de aproximadamente 39.010 habitantes (INE, 2012), da qual mais de 88% reside na zona 

urbana. E no que se refere ao sexo, sua composição é de 50,6% de homens e 49,4% de mulheres. O 

município conta com uma infraestrutura urbana mais favorável ao turismo do que seu par simétrico no 

Brasil, dispondo de consulado, aeroporto, restaurantes, praças, clubes e museu. Além das compras, o 

turismo de pesca é outro fator atrativo de turistas a Guayaramerín. A grande diversidade de peixes e a 

beleza dos rios encantam tanto os moradores locais quanto os de fora.  

A dinâmica espacial na referida zona de fronteira é marcada por relações econômicas formais 

(controladas por alfândegas) e informais (incluindo o comércio ilegal) e intensa migração pendular, 

motivada, sobretudo, por necessidades de trabalho e estudo. Embora não tenhamos conseguido 

levantar dados oficiais de quantos brasileiros trabalham na Bolívia, e vice-versa, (uma vez que a maior 

parte desses trabalhos se inscreve sob o signo da informalidade), durante o trabalho de campo, 

percebemos intenso fluxo de mulheres bolivianas que trabalham como empregadas domésticas, babás 

e cuidadoras no Brasil, assim como de homens bolivianos empregados em ofícios relacionados ao 

transporte, à navegação e a representação comercial no Brasil.  

Por outro lado, notamos, também a travessia de brasileiros para atuar no setor madeireiro e de 

mineração no país vizinho, e de estudantes brasileiros que, atraídos pelo valor acessível das 

mensalidades, optam por cursar medicina naquele país. De igual modo, há estudantes bolivianos que 

estudam no Brasil, seja na Universidade Federal de Rondônia (UNIR), seja no Instituto Federal de 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

Educação, Ciência e Tecnologia de Rondônia. (IFRO). Percebemos, portanto, durante o trabalho de 

campo, que brasileiros e bolivianos atravessam diariamente o território usado dos dois países para 

realizarem atividades econômicas e socioculturais.  

Do ponto de vista espacial, é pertinente frisar que ambas as cidades se situam em áreas dotadas 

de redes urbanas espaçadas e, por conseguinte, com baixa densidade. Além do que, ocupam áreas 

periféricas no estado/departamento de seu respectivo país, e o estado/departamento no qual se situam 

são também periféricos, o que levou a serem consideradas como “periferia da periferia” (Silva; Diniz, 

2019, p. 182). São cidades amazônicas muito peculiares, que precisam ser compreendidas em suas 

próprias dinâmicas e espacialidades, em observação à cultura e às lógicas próprias nas quais estão 

inseridas. Considera-se que para entender as especificidades da fronteira aqui estudada, faz-se 

necessário contextualizar seu processo histórico de formação. 

 

4.1 UM OLHAR PARA A HISTÓRIA 

Guajará-Mirim e Guayaramerín se destacaram ao longo do século XIX e na primeira metade 

do século XX como áreas de extração de castanha e látex. Os primeiros registros sobre elas, contudo, 

datam do período colonial e foram feitos por religiosos católicos que empreenderam missões em suas 

localidades.  

Primeiramente, cabe destacar que, com base no Tratado de Tordesilhas, as terras que hoje 

integram os municípios de Guajará-Mirim e Guayarámerín pertenciam à Coroa Espanhola. A 

administração colonial do Alto Peru (como era denominado o que é hoje a República Plurinacional da 

Bolívia) era exercida com o apoio da Igreja Católica, que por meio de missões e colégios, convertia e 

preparava indígenas para o trabalho na mineração de prata, em Potosi, assim como para os demais 

ofícios necessários à vida da Colônia. Somente na região de Mojos (que corresponde atualmente ao 

departamento do Beni, na Bolívia – departamento onde se localiza Guayaramerín) havia 23 missões 

religiosas católicas. 

Embora pertencesse à Espanha, esse território era frequentemente atravessado por bandeirantes 

portugueses, que realizavam expedições para captura de indígenas e de escravos fugitivos 

(bandeirismo de apresamento), para procura de ouro e metais nobres (bandeirismo de prospecção) e 

para o comércio de víveres (monções). Cabe destacar, contudo, que durante os anos de 1580 e 1640, 

as Coroas portuguesa e espanhola estiveram unidas sob o domínio real da Espanha – período conhecido 

como União Ibérica - e por essa razão, as fronteiras coloniais se tornaram difusas, favorecendo a 

penetração dos portugueses em áreas que, pelo Tratado de Tordesilhas, pertenciam à Espanha. Odavia, 

após o fim do período filipino, esses atravessamentos por territórios de domínio espanhol passaram a 

ser vistos com suspeita. Cada um, para assegurar seus domínios territorias investiu em missões 

religiosas, fortificações e patrulhamento dos rios. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

O trânsito de portugueses pelo território espanhol no Novo Mundo se tornou mais intenso a 

partir da descoberta de ouro em Cuiabá, em 1718 e da descoberta de ouro às margens do Rio Guaporé, 

em 1736. A ocupação dessa parte da Amazônia Ocidental foi marcada, ao longo do século XVIII pelas 

disputas de interesses entre portugueses e espanhóis pelo controle do território, uma vez que controlá-

lo significava assegurar o domínio sob as ricas jazidas auríferas.  

Indígenas e africanos foram decisivos para a defesa da fronteira e para a diversa gama de 

atividades econômicas que tiveram lugar durante o período colonial. Sua mão de obra foi empregada 

de forma compulsória em regimes opressivos. Trabalhavam na mineração de ouro no Brasil, de prata 

no Alto Peru (atual Bolívia), na agricultura, na construção de fortes e fortins e nas diversas atividades 

domésticas e urbanas das vilas e cidades em formação, ao passo que o colonizador nada fazia a não ser 

explorá-los e buscar estratégias para manter e ampliar seus privilégios. A imposição de um novo 

sistema de regras, a inculcação de valores e a apropriação do trabalho de terceiros foram decisivos para 

que os colonizadores se mantivessem em posição de domínio.  

No Alto Peru, o sistema de Mita, presente na cultura incaica pré-colombiana foi apropriado 

pelos colonizadores espanhóis, estabelecendo um rodízio de trabalhos obrigatórios e extenuantes, que 

levou à dizimação de milhares de indígenas. Não menos arbitrário era o sistema de Encomienda2, e 

mesmo em períodos mais recentes e após a independência política da Bolívia, a exploração da mão de 

obra indígena se fez presente, levando à morte número incalculável de pessoas, numa clara 

demonstração do que Agamben (2007) denominou de poder soberano – e que se refere ao poder do 

Estado de matar e deixar viver – e que Mbembe (2018) denominou de necropolítica. 

No que se refere à exploração da mão de obra indígena na Bolívia após sua independência, 

Camacho (2010) explicou que no auge da produção da borracha na região do Beni, no período entre 

1860 a 1890, indígenas da etnia mojos eram recrutados à força para executar o perigoso trabalho de 

transporte do látex pelos rios amazônicos. Esse trabalho era feito em embarcações precárias, movidas 

a remo: 

 

El rio Mamoré era la via de salida de las bolachas de goma hacia el Amazonas en embarcações 

movidas a remo que atravessavam 19 cachuelas. Em cada tumbo, en cada correnteza quedaban 

sepultados los remeros indígenas. El paludismo y el ataque de las tribus bravias del Madera 

ocasionaban mas muertes (Camacho, 2010, p.54). 

 

As necropolíticas operam, em nome do capital e da manutenção de dada ordem de poder, a 

“instrumentalização generalizada da existência humana e a destruição material de corpos humanos e 

populações” (Mbembe, 2018, p. 10), e o racismo e o preconceito social são a argamassa ideológica 

que condensa sua operação.  

 
2 Sistema por meio do qual os indígenas eram obrigados a pagar tributos e realizar trabalhos de interesse do colonizador 

(encomendero) em troca de proteção contra indígenas de etnias inimigas e outros colonizadores.  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

Por força dessa argamassa ideológica esses povos, de variadas etnias e procedências 

geográficas, manifestaram comportamentos contrastantes, ora demonstrando subsunção e fidelidade 

aos seus senhores, assimilando seus valores e ideais, ora se rebelando contra eles e buscando uma vida 

livre nos quilombos, palenques e cumbes3. 

Na Bolívia, embora a marronagem4 estivesse presente, não há registros da existência de cumbes 

e palenques5, como em outros países da América do Sul e Central, ou de quilombos, como no Brasil. 

Todavia, tanto os nativos quanto os africanos transplantados para lá no contexto da diáspora do período 

moderno, resistiram de formas variadas à escravidão, tanto por meio de sedições e revoltas, como de 

agências culturais diversas, que culminaram em uma cultura híbrida e dinâmica.  

Para Moura (2021), a marronagem nos outros países do continente americano e a quilombagem 

no Brasil eram frutos das contradições estruturais do sistema escravista e refletiam, na sua dinâmica, 

como conflito social, sinalizando a recusa desse sistema por parte dos escravizados. 

No Brasil, são diversos os registros de quilombos, estando estes presentes em quase toda a 

extensão do território nacional. Segundo Moura (2021, p. 24): 

 

O quilombo marcou sua presença durante todo o período escravista e existiu praticamente em 

toda a extensão do território nacional. À medida que o escravismo aparecia e se espraiava 

nacionalmente, a sua negação também surgia como sintoma da antinomia básica desse tipo de 

sociedade.  

 

A dispersão de quilombos foi proporcional à extensão do escravismo no Brasil, que aqui se 

consolidou como um modo de produção próprio: o escravismo moderno. Insta reconhecer que aqui a 

escrivão perdurou por quase 400 anos e que somos o país que mais recebeu africanos da diáspora: 4,86 

milhões, segundo o The Trans-Atlantic Slave Trade Database (SlaveVoyages.org). 

Na fronteira com a Bolívia, na região do Vale do Guaporé foi instalado o quilombo do Quariterê 

(ou do Piolho, como também ficou conhecido), o qual foi liderado por Teresa de Benguela e seu esposo, 

e reuniu centenas de africanos e indígenas que lutavam pela liberdade. Esse quilombo, assim como os 

demais que ganharam forma no território brasileiro, e assim como os palenques e cumbes que tiveram 

espaço nos territórios colonizados pela Coroa Espanhola são expressivos da organização da luta 

liderada pelos africanos da diáspora. Materializam sua capacidade de sonhar, de criar e conviver, 

contrapondo-se aos parâmetros da sociabilidade imperante no sistema colonial. Cabe enfatizar que 

 
3 Os três termos se referem a redutos de resistência à ordem colonial e foram constituídos por africanos, afrodescendentes, 

indígenas e, em menor proporção, por pessoas brancas e livres que desejam uma vida livre das amarras coloniais. 
4 Movimento de escravizados (que também podia envolver indígenas e pessoas brancas e livres) que buscavam escapar das 

dominações coloniais, no contexto da colonização da América pelos espanhóis. Equivalente a Quilombagem no Brasil. 
5 A Bolívia contou, predominantemente, com a mão de obra de indígenas para as atividades econômicas do período 

colonial, sendo que a presença de africanos escravizados não ultrapassou os 25.000 – o que é pouco, se comparado com a 

quantidade que ingressou nos portos brasileiros (quase cinco milhões) e pode ser um dos fatores de explicação para a menor 

quantidade de registros sobre seus movimentos formais de resistência. 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

nessas sociedades de resistência, conviviam africanos, indígenas e outros trabalhadores pobres que 

desejam uma vida melhor. 

Mas os quilombos, palenques e cumbes não foram as únicas expressões da resistência africana 

e afroindígena na América. Essa resistência se deu também por varias estratégias culturais, marcadas 

por apropriação, hibridismo e ressignificação. 

Segundo Gilroy (2001), por meio do sincretismo religioso, como o Candomblé no Brasil ou a 

Santería em Cuba, da música, da culinária e da língua, os africanos vítimas da diáspora criaram uma 

rede transnacional de intercâmbios culturais que contribuiu para manter vivas as suas memórias, 

tradições e culturas. Para isso usaram os expedientes das negociações e das adaptações ao novo 

contexto. A essa rede de relações Gilroy (op. cit.) denominou de “Atlântico Negro”.  

Do encontro de culturas e tradições africanas com as culturas e tradições existentes no 

continente americano foi possível a construção de uma identidade singular, denominada por Gonzalez 

(1988) de “amefricanidade”, termo que concentra destacada força política, na medida em que aponta 

para referências que o colonialismo buscou desqualificar e destruir: os povos de América e de África. 

Conforme Oliveira (2025), amefricanidade é uma categoria que denota uma prática político-cultural 

de resistência e afirmação das identidades afrodescendentes nas Américas, favorecendo o 

entendimento de que o colonialismo não se limitou à ocupação territorial, mas instituiu formas 

duradouras de dominação simbólica que ainda estruturam o saber, o poder e o ser, e que se expressam 

de modo estrutural nas sociedades latino-americanas. 

 

4.2 AMEFRICANIDADE NA FRONTEIRA 

Como se viu até aqui, as relações entre indígenas e africanos na fronteira Brasil-Bolívia tiveram 

início ainda na Idade Moderna, com maior intensidade em períodos como o da instalação das missões 

jesuíticas, da construção de fortes, como o Real Forte Príncipe da Beira, e os dois ciclos da borracha.  

As relações entre eles estabelecidas eram complexas, sendo marcadas tanto pela solidariedade, 

em que indígenas ajudavam os africanos fugitivos, transferindo-lhes técnicas de sobrevivência na 

floresta, e conviviam com eles em quilombos; como era marcada por conflitos e guerras para a defesa 

de seus territórios e recursos, ou para a defesa dos interesses de seus senhores, dada a incorporação de 

valores e crenças europeias, por força do trabalho de catequização que lhes foi dirigido (Volpato, 1996). 

Essas relações permanecem complexas. Abertura e fechamento, rivalidade e solidariedade, 

colaboração e emulação foram pares dialéticos observados no trabalho de campo realizado. Nos 

momentos festivos, contudo, solidariedade, cooperação e amizade se mostraram presentes de modo 

vívido, irmanando os habitantes da fronteira, e nesse momento, embora suas identidades nacionais 

sejam mantidas (continuam a ser brasileiros e bolivianos), elas se deslocam para dar espaço a uma 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

terceira, que denominamos aqui de “amefricana” – embora nem todos tenham conhecimento do termo 

e nem todos se denominem como tal.  

Essa identidade, menos nomeada do que expressa em gestos e performances culturais, se torna 

pública por meio da música, da dança, da religião, do compartilhamento de uma história comum de 

lutas e resistência, do reconhecimento acerca da contribuição (pretérita e presente) de indígenas e 

africanos e da percepção de uma ancestralidade que sustenta quem são no presente e a posição que 

ocupam. Progressivamente, os elementos afro-brasileiros, afro-bolivianos e indígenas que constituem 

seus corpos, suas formas de se comunicar e seus modos de vida se tornam públicos, possivelmente em 

razão da existência de políticas de identidade nos dois países (Brasil e Bolívia) que as reconhecem 

como componentes da formação da identidade nacional. No caso da Bolívia, merece destaque a 

aprovação pelo presidente Luis Arce, do Projeto de Lei 624/2024 (Bolívia, 2024), que almeja 

estabelecer o “Segundo Decênio do Pueblo afro-boliviano 2025-2035”, uma vez que o primeiro 

decênio, em que pese os compromissos do governo boliviano com a população afro-boliviana, não foi 

suficiente para lhe assegurar o pleno acesso aos direitos econômicos, sociais, culturais, civis e políticos 

demandados. 

Sabe-se, contudo, que nem sempre os afrodescendentes desfrutaram de condições favoráveis 

para se expressarem, e que houve diversas ações orientadas ao branqueamento e ao apagamento de 

suas identidades e culturas, ações essas que têm como matriz de explicação a própria colonialidade do 

poder, do saber e do ser (Quijano, 2005; Mignolo, 2010; Maldonado-Torres, 2022), pois embora os 

regimes coloniais sobre o Brasil e a Bolívia tenham se encerrado, a colonialidade persiste até os dias 

atuais, mediante crenças, valores e símbolos que perpassam os campos da cultura, da economia, da 

política, e da própria subjetividade dos sujeitos.  

A persistência da colonialidade levam pessoas e instituições a privilegiarem elementos de 

origem europeia em detrimento dos de procedência africana ou do próprio continente Americano, e 

tais atitudes, longe de expressarem mera preferência, configuram-se como atos violentos, na medida 

em que reificam preconceitos e discriminação promovem hierarquizações sociais e a marginalização 

dos segmentos étnicos que não expressam a cor, a cultura e os traços fenotípicos que erigiram como 

“padrão”.  

A identidade amefricana na fronteira Brasil-Bolívia observada, é uma identidade em 

construção, relacional, negociada e em movimento. Ela se afirma como síntese em constante 

transformação, produto das variadas histórias, culturas e tradições que aqui se encontraram a partir da 

travessia do Atlântico (Gilroy, 2001). E assim como ocorre em outros pontos do Globo, conforme 

evidenciou Hall (2006), a identidade cultural aqui referida não é fixa e se mostra em interlocução com 

diferentes posições, retirando sua seiva de diferentes tradições culturais e dando a ela novos 

significados.  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

É uma identidade que opera tradição e tradução e que se inscreve na luta pela positivação dos 

direitos humanos fundamentais, incluindo os de moradia, saúde, educação, trabalho, e os direitos à 

cultura. Revela, por conseguinte, um caráter político, posicional e conjuntural, indicando, longe de 

qualquer essencialismo, uma formação em e para um tempo e espaço específico. Trata-se, portanto, de 

uma identidade que se equilibra na batalha pelo direito à igualdade (igualdade de tratamento, de 

oportunidade, de participação na cidadania) e pelo direito à diferença, entendido como reconhecimento 

das características específicas que constituem a cada um, e que lhe torna único, e do atendimento das 

demandas que lhe são exclusivas. Nesse sentido, a positivação desse direito implica em reconhecer 

que há demandas específicas dos brasileiros e bolivianos – amefricanos, que habitam a fronteira, e que 

além das políticas públicas universais destinadas a atender a todos - e que são um dever dos Estados 

nacionais -, são necessárias, complementarmente, políticas específicas que reduzam suas 

vulnerabilidades e possibilitem a afirmação de sua cultura, de suas diferenças e modos de vida. 

Nesse contexto, considera-se urgente o enfrentamento do racismo e da discriminação étnico-

racial, pois tais práticas permanecem como sérias barreiras à afirmação dessas identidades e à própria 

vida dessas pessoas. Coaduna-se, portanto, com Gilroy (2001), para quem a identidade cultural dos 

descendentes de escravos africanos não pode ser dissociada da experiência da escravidão e do racismo, 

nem tampouco pode se restringir aos particularismos nacionalistas. Coaduna-se também com 

Akotirene (2019), que aponta para a necessidade de que o enfrentamento político ao racismo e às 

demais formas de violência considerem as interseccionalidades entre nação, raça, etnia, classe e 

gênero.  

 

4.3 DAS RODAS DE SAMBA ÀS RODAS DE LA SAYA  

As rodas de samba marcam presença nas cidades gêmeas de Guajará-Mirim e Guayaramerín. 

No cair da tarde e noite à dentro, sua melodia pode ser ouvida de longe, sobretudo nos finais de semana, 

onde cumpridos os compromissos que asseguram a subsistência, sambistas e apreciadores do samba, 

de ambos os lados da fronteira se reúnem para espairecer, se socializar, partilhar as dores e alegrias da 

semana e conversar sobre os mais diversos assuntos, do futebol à política, da religião à toada, passando 

por criação dos filhos, mudanças climáticas e o preço da carne... 

Nas rodas de samba da fronteira, pessoas de todas as procedências étnicas se encontram, se 

aproximam, são acolhidas. Algumas preferem ficar de fora da roda, apenas observando, apreciando o 

som. Outras, sem conseguir controlar os pés, que voluntariamente desejam sambar, entram logo na 

roda e se enlevam pelo ritmo contagiante, que mescla elementos da cultura africana, europeia e latino-

americana. 

As letras das músicas são conhecidas por todos, pois tocam nas rádios que são escutadas nos 

dois países, seus cantores passam na televisão, estão nos discos antigos, no Youtube, no Instagram... E 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

longe de ser um fenômeno de velhos, crianças e jovens também se aproximam, se interessam pelos 

instrumentos, se envolvem pela melodia e pelo clima de descontração e alegria. As rodas de samba são 

inclusivas e promovem o encontro de pessoas de variadas idades, classes sociais, procedências 

geográficas e gerações.  

A roda de samba, negra em sua origem, multicolor em sua interface contemporânea, é fruto de 

um saber ancestral afrodiaspórico (Azevedo, 2018) e se revela como manifestação primeira do samba, 

uma vez que precede a todas as outras dimensões do samba: as escolas de samba, o carnaval, o pagode, 

os shows comerciais, sendo uma expressão de resistência cultural. É por meio dela, nesses espaços 

informais de educação para a diversidade, que muitas crianças e jovens tomam as suas primeiras lições 

de educação musical e aprendem a tocar um instrumento: pandeiro, tamborim, surdo, cuíca, agogô, 

tantã, reco-reco, frigideira, repique de mão, timba, chocalho, cavaquinho e violão. São muitas as 

opções e é difícil não se encantar por pelo menos um deles. E como a roda de samba é democrática, 

acolhedora e educativa, não é preciso ser expert para entrar. Quem desafinar será corrigido com carinho 

e poderá recomeçar, assim como poderá sair e voltar outra hora.  

A roda de samba tem lugar para todos, mas nela, os mestres são reconhecidos e valorizados. A 

chegada de um musicista profissional vindo do país vizinho, de um compositor de destaque ou de um 

intérprete notório é aguardada com ansiedade e sua chegada é celebrada. Pessoas atravessam a fronteia 

para apreciar as apresentações desses mestres. 

Pactuar agendas para ter um desses músicos virtuosos (muitos dos quais profissionais) não é 

tarefa fácil, pois geralmente eles têm compromissos fixos com bares, clubes e casas de show, mas 

quando esse encontro ocorre (e vimos isso tanto em Guajará-Mirim quanto em Guayaramerím) é 

motivo de grande alegria. E estes profissionais, sem demonstrar vaidade, agradecem pelos aplausos e 

entram logo na roda para fazer o que gostam de fazer: samba de primeira qualidade. 

Muitos brasileiros ainda podem pensar que samba de qualidade só existe no Rio de Janeiro, 

uma vez que houve todo um trabalho de difusão cultural que o vinculou à cidade maravilhosa, e nela, 

de fato, transitaram e transitam sambistas de inquestionável talento, como Cartola, Beth Carvalho e 

Paulinho da Viola, além das escolas de samba mais tradicionais do Carnaval brasileiro, mas na 

Amazônia, na fronteira rondoniense entre o Brasil e a Bolívia o samba também está presente e se 

expressa como de excelente qualidade, tanto em melodia, como em harmonia, ritmo e letra. Na 

fronteira, ele também se hibridiza com outros ritmos, em espacial o pagode, gênero que é bastante 

popular na Bolívia: 

 

Pela fronteira, a gente tem que diversificar, a gente faz até pagode em castelhano, porque às 

vezes nós somos exigidos lá na Bolívia, para tocar. Eles pedem muito Raça Negra, a gente toca 

Raça Negra, mas toca também as bandas de pagode deles, como a Los Pasteles. Fazemos 

aquele portunhol, e eles gostam, e pedem mais! A contratação da gente é mais por causa disso: 

a gente faz aquela salada, pega um sertanejo e transforma num pagonejo, pega um Reginaldo 



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

Rossi faz em ritmo de pagode ou samba (Mestre Betto do Cavaco. Entrevista concedida a 

Tiago Lins de Lima em fevereiro de 2023). 

 

Depreende-se, portanto, que embora o sertanejo e o brega também estejam presentes, o samba 

e o pagode dialogam melhor com as expectativas dos bolivianos residentes na fronteira, possivelmente 

por força de sua difusão internacional que vem ocorrendo desde a era do rádio. Depreende-se, ainda, 

que as diferenças linguísticas não impedem a comunicação e expressão cultural entre os moradores da 

fronteira. O “portunhol”, fenômeno linguístico típico da fronteira, derivativo das línguas portuguesa e 

espanhola assegura uma comunicação funcional entre os cidadãos dos dois países, ao menos nos 

ambientes em que prevalece a oralidade e a informalidade, como é o caso das rodas de samba e dos 

bares. 

No que se refere à hibridização do gênero musical samba nas referidas cidades gêmeas, o 

estudante Gabriel dos Santos Rodrigues assim avaliou: 

 

Fiquei feliz de ver que aqui na Bolívia também tem samba, e que também tem Carnaval, só 

que aqui eles incorporam uns instrumentos a mais. Eles incluem também os metais: clarinete, 

trompete, trombone, e de vez em quando também entra uma flauta andina no meio, mas o 

objetivo é o mesmo: festa, alegria! (Gabriel dos Santos Rodrigues. Entrevista concedida a 

Tiago Lins de Lima em fevereiro de 2023). 

 

O samba cumpre função socializadora, de integração cultural e de suporte para as identidades 

afrodescendentes. Nascido das rodas de amigos, se estende para outras formas, como o Carnaval, festa 

que reúne brincantes de ambos os lados da fronteira, os quais organizam blocos e desfiles, e se divertem 

jogando água e farinha de trigo uns nos outros - à semelhança do que ocorria nos primórdios da difusão 

dessa festa no Rio de Janeiro, quando não havia ainda carros alegóricos e grandes escolas de samba. 

Assim como o samba está para os brasileiros (enquanto elemento referencial de sua cultura e 

identidade), a saya está para os bolivianos que reconhecem a presença afro-indígena em sua formação 

cultural. 

Segundo Herrera (2018), la saya é uma expressão musical dos afrodescendentes da Bolívia, e 

envolve dança, canto, ritmo e poesia, servindo de “suporte para diversos fins, especialmente as 

construções de identidade, as demandas sociais, a articulação da memória e o fortalecimento da 

comunidade afroboliviana” (Herrera, 2018, p. 18). 

Do ponto de vista instrumental, a saya é praticada com três tipos de tambores: o tambor maior, 

o tambor menor e o gangingo – tocados com baquetas; além da guancha (espécie de reco-reco) e de 

“cascabeles” (chocalhos amarrados ao tornozelo dos dançarinos, que imitam o som da cobra cascavel), 

ou apenas amarradas ao tornozelo do “capataz”, dançarino que guia o grupo com o uso de uma sineta 

e um chicote.  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

No que se refere à expressão vocal, há pontos cantados em solo e pontos cantados em coro - 

esses últimos, como resposta às questões apresentados pelo primeiro (solista), como em um diálogo. 

Quanto às temáticas abordadas, ganham destaque as sociais, como a escravidão dos africanos e 

indígenas no período colonial, a memória ancestral e a luta contemporânea por direitos. Embora se 

trate de uma expressão cultural originária da região de Yungas, próxima a La Paz, desde os anos 1980 

ela tem de se difundido por todo o território Boliviano (Umezaki, 2022), e mesmo fora dele, como em 

São Paulo, na região da Kantuta (bairro Pari), onde vive uma grande comunidade de bolivianos 

(https://www.boliviacultural.com.br/la-saya-no-coracao-de-sp/ ). 

Em Guajará-Mirim e Guyaramerí, durante o trabalho de campo, não presenciamos nenhuma 

apresentação autointitulada de saya, mas notamos a presença de diversos de seus elementos em desfiles 

públicos, como no do dia da Independência da Bolívia (6 de agosto), onde mulheres e meninas desfilam 

com diversos elementos que lhe são característicos, como a pollera (saia boliviana colorida, de duas 

ou três camadas, bordada com fitas coloridas), os chocalhos nos pés. Conforme Herrera (2018), a saya 

está muito presente em comemorações públicas, e pode ser encontrada também no calendário litúrgico 

católico, como na festa de São Benito, no tempo pascal.  

Sua emergência no espaço público ao final da década de 1980 - após séculos de silenciamento 

-, foi de grande relevância para a valorização da cultura afro-boliviana e indígena e para o 

reconhecimento estatal de uma identidade afro-boliviana, a qual, embora minoritária do ponto de visto 

do quantitativo de pessoas, se tornou amplamente conhecida e ganhou espaço na própria constituição 

do estado plurinacional da Bolívia.  

Assim como o samba, a saya reafirma o lugar do negro na construção da identidade nacional 

boliviana, apontando, também para a importância dos povos originários andinos. São formas culturais 

híbridas, derivativas do colonialismo moderno, constituídas a partir de matrizes que se encontraram, 

se transformaram, irreversivelmente, e se reinventaram criativamente em solos da América do Sul. 

 

5 CONCLUSÃO  

Brasil e Bolívia compartilham de uma fronteira de 3.423 km de extensão e de um passado 

colonial de exploração e violência, que lhes inseriram na ordem internacional como países de 

capitalismo periférico, dependentes e subdesenvolvidos. Ambos são países marcados por 

desigualdades socioeconômicas, na qual o racismo se conecta a outras formas de violência, tolhendo 

oportunidades e direitos. 

Suas mazelas sociais se explicam, em grande medida, por seu passado colonial, no qual a 

expansão do capitalismo mercantil liderada por Portugal e Espanha ocasionou a desterritorialização de 

povos do lado de cá e do lado de lá do Atlântico, modificando de modo irreversível a vida dessas 

populações diaspóricas: africanos escravizados e sujeitados ao tráfico transatlântico, e indígenas de 

https://www.boliviacultural.com.br/la-saya-no-coracao-de-sp/


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

centenas de etnias, deslocados, escravizados e mortos no próprio continente em que habitavam -e 

depois (após sua libertação política), incluídos de modo precário (marginal) às sociedades dos dois 

países. Outra chave explicativa encontra-se na persistência da colonialidade, ou seja, na manutenção 

de lógicas, mentalidades e estruturas de poder ainda de viés colonial e eurocêntrico, que perpassam as 

diversas relações sociais, inclusive as relações de poder e de produção do conhecimento. 

Nas cidades gêmeas de Guajará-Mirim/Guayaramerím o progressivo conhecimento acerca 

desse passado colonial compartilhado (com suas especificidades, diferenças e semelhanças) tem 

redirecionado o olhar da população local para a contribuição dada por africanos e indígenas na 

formação econômica e cultural dos dois países e ensejado a expressão de uma identidade híbrida, 

relacional e de forte componente político: a identidade amefricana (Gonzalez, 1988). Essa identidade 

é produto do encontro de culturas e tradições africanas e nativas da América do Sul que são 

ressignificadas no presente, dando sentido a novas lutas políticas. 

Essa identidade amefricana que emerge nas cidades gêmeas de Guajará-Mirim se expressa e se 

fortalece por meio de performances culturais variadas, como as rodas de samba e a saya afro-boliviana, 

sobre as quais buscamos discorrer neste texto. Trata-se de uma identidade híbrida e em movimento, 

produto das variadas histórias, culturas e tradições que aqui se encontraram a partir da diáspora africana 

e indígena moderna (Gilroy, 2001) e que se inscreve na luta pela positivação dos direitos humanos 

fundamentais, incluindo os de moradia, saúde, educação, trabalho, e cultura - direitos esses que 

persistem como sérios desafios à vida das populações brasileiras e bolivianas que residem nesse 

território culturalmente rico e economicamente complexo, que é essa porção da fronteira Brasil-Bolívia 

em Rondônia.  

 

AGRADECIMENTOS 

 

Ao Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico – CNPq, pelo auxílio concedido 

mediante bolsa e taxa de bancada. 

  



 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN, Giorgio. Homo Sacer: o poder soberano e a vida nua. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2002. 

 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen, 2019. 

 

AZEVEDO, Amailton Magno. Samba: um ritmo negro de resistência. Revista do Instituto de Estudos 

Brasileiros,  n. 70, p. 44-58, ago. 2018. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rieb/a/9ChXBqB3GsMRsDnwXHwDbGg/?format=pdf&lang=pt Acesso em 

2 jan. 2026. 

 

BOLIVIA, República Plurinacional. Constituição do Estado plurinacional da Bolívia. Art.261, linha 

I, 2009. 

 

BOLÍVIA. Congresso Nacional. Projeto de Lei 624/2024. Disponível em: https://diputados.gob.bo/ 

Acesso em 2 jan. 2026. 

 

BRASIL, República Federativa. Lei n. 8.210, de 19 de julho de 1991. Brasília: Presidência da 

República, 1991. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/1989_1994/L8210.htm 

Acesso em 2 jan. 2026. 

 

BRASIL, República Federativa. Decreto nº 843, de 23 de junho de 1993. Brasília: Presidência da 

República, 1993. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-

1994/d0843.htm Acesso em 2 jan. 2026. 

  

BRASIL, Ministério da Integração Nacional. Portaria MI Nº 125, DE 21 DE MARÇO DE 2014. 

Disponível em: 

https://diariofiscal.com.br/ZpNbw3dk20XgIKXVGacL5NS8haIoH5PqbJKZaawfaDwCm/legislacaof

ederal/portaria/2014/mi125.htm Acesso em 17 out. 2025. 

 

BUTTIMER, Anne. Values in Geography. Commission of College Geography. Ass. Am. 

Geogr.,Washington, 1974. Disponíel em: 

https://www.researchgate.net/publication/305082928_Values_in_Geography Acesso em 2 jan. 2026. 

 

CAMACHO, Gaby Cuellar. História del Beni para estudiantes. Guayaramerín/BOL: Impressiones La 

maravilla, 2010. 

 

COSGROVE, Denis. Em direção a uma geografia cultural radical: problemas da teoria. Espaço e 

Cultura, n. 5, p. 5–29, 2013. Disponível em: https://www.e-

publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/6313 . Acesso em: 2 jan. 2026. 

GALEANO, Eduardo. As veias abertas da América Latina. Porto Alegre: L&PM, 2010. 

 

HUSSERL, E. A crise das ciências europeias e a fenomenologia transcendental. Rio de Janeiro: 

Forense Universitária, 2012. 

 

GILROY, Paul. O Atlântico Negro: Modernidade e Dupla Consciência. São Paulo: Editora 34; Rio de 

janeiro: Universidade Candido Mendes, Centro de Estudos Afro-Asiáticos, 2001. 

 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, nº. 92/93, p. 

69-82, 1988. 

 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 

https://www.scielo.br/j/rieb/a/9ChXBqB3GsMRsDnwXHwDbGg/?format=pdf&lang=pt
https://diputados.gob.bo/
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/1989_1994/L8210.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0843.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/d0843.htm
https://diariofiscal.com.br/ZpNbw3dk20XgIKXVGacL5NS8haIoH5PqbJKZaawfaDwCm/legislacaofederal/portaria/2014/mi125.htm
https://diariofiscal.com.br/ZpNbw3dk20XgIKXVGacL5NS8haIoH5PqbJKZaawfaDwCm/legislacaofederal/portaria/2014/mi125.htm
https://www.researchgate.net/publication/305082928_Values_in_Geography
https://www.e-publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/6313
https://www.e-publicacoes.uerj.br/espacoecultura/article/view/6313


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

HERRERA, Christian Quenta. Estruturas musicais na saya afroboliviana. Dissertação (Mestrado em 

Música). Universidade Estadual de Campinas, Instituto de Artes, Campinas, 2018. 

 

IBGE. Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Censo Demográfico 2022. Rio de janeiro: 

IBGE, 2022. Disponível em: https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/saude/22827-censo-

demografico-2022.html Acesso em 2 jan. 2026. 

 

INE. Instituto Nacional de Estadística de Bolivia. Censo Nacional de Población y Vivienda 2012. 

Disponível em: https://www.ine.gob.bo/index.php/publicaciones/censo-de-poblacion-y-vivienda-

2012-caracteristicas-de-la-poblacion/ Acesso em 2 jan. 2026.  

 

MACHADO, Lia Osório. Limites, Fronteiras, Redes. In: STROHAECKER, T. et al. (Org.). 

Fronteiras e Espaço Global. Porto Alegre: AGB-Seção Porto Alegre, 1998. 

 

MACHADO, Lia Osório. Estado, territorialidade, redes: cidades gêmeas na zona de fronteira sul-

americana. In: SILVEIRA, M.L. (Org.). Continente em chamas: globalização e territórios na América 

Latina. Rio de janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre a colonialidade do ser: contribuições para o 

desenvolvimento de um conceito. Rio de Janeiro: Via Verita, 2022. 

 

MARTINS, José de Souza. Fronteira: a degradação do Outro nos confins do humano. São Paulo: 

Contexto, 2019. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. 

Tradução de Renata Santini. São Paulo: N-1 Edições, 2018. 

 

MEIHY, José Carlos S. B. Manual de História Oral. São Paulo: Loyola, 2005. 

 

MIGNOLO, Walter. Desobediencia epistémica: retórica de la modernidad, lógica de la colonialidad y 

gramática de la descolonialidad. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2010. 

 

MOTTA, José Flávio. Revista USP, n. 132, 2022, p. 37-58. Disponível em: https://jornal.usp.br/wp-

content/uploads/2022/03/2-Flavio-Mota.pdf Acesso em 16 out. 2025. 

 

MOURA, Clóvis. Quilombos: resistência ao escravismo. Teresina: EdUESPI, 2021. 

 

OLIVEIRA, Laura Beatriz Alves de. Amefricanidade como forma de superação da colonialidade e 

afirmação de identidades afrodescendentes. Faces da História, [S. l.], v. 12, n. 1, p. 198–217, 2025. 

Disponível em: https://seer.assis.unesp.br/index.php/facesdahistoria/article/view/2791. Acesso em: 3 

out. 2025. 

 

PICCHI, Bruno. A Geografia Cultural no Brasil e sua difusão: de 1990 a 2020. 2023. 299 f. Tese 

(Doutorado em Geografia) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de 

São Paulo. São Paulo: 2023. 

 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: QUIJANO, Anibal. 

A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos 

Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142. 

 

RELPH, Edward. Place and placelessness. London: Pilon, 1976. 

 

https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/saude/22827-censo-demografico-2022.html
https://www.ibge.gov.br/estatisticas/sociais/saude/22827-censo-demografico-2022.html
https://www.ine.gob.bo/index.php/publicaciones/censo-de-poblacion-y-vivienda-2012-caracteristicas-de-la-poblacion/
https://www.ine.gob.bo/index.php/publicaciones/censo-de-poblacion-y-vivienda-2012-caracteristicas-de-la-poblacion/
https://jornal.usp.br/wp-content/uploads/2022/03/2-Flavio-Mota.pdf
https://jornal.usp.br/wp-content/uploads/2022/03/2-Flavio-Mota.pdf


 

 
REVISTA REGEO, São José dos Pinhais, v.17, n.1, p.1-19 

SAQUET, Marcos. Por uma Geografia das territorialidades e das temporalidades: uma concepção 

multidimensional voltada para a cooperação e para o desenvolvimento territorial. Rio de Janeiro: 

Editora Consequência, 2015. 

 

SILVA, Leonardo Luiz Silveira; DINIZ, Alexandre Magno Alves. Estereótipos transfronteiriços: 

olhares entrecruzados de bolivianos e brasileiros das cidades-gêmeas de Guajará-Mirim (BRA) e 

Guayaramerín (BOL). Geografia em Questão, vol. 12, 2019, p. 176-203. Disponível em: 

http://observatoriodageografia.uepg.br/files/original/7e7e7853cf8dce26e0c54ab9c9aace1b4141d39b.

pdf Acesso em 5 out. 2025. 

 

TUAN, Yi-Fu. Espaço e Lugar: a perspectiva da experiência. (trad. Lívia de Oliveira) São Paulo: 

Eduel, 2013. 

 

UMEZAK, Kahori. “La saya es nuestra”: los pasos sonoros hacia la reivindicación de los 

afrobolivianos. EntreDiversidades. Revista de Ciencias Sociales y Humanidades, Vol. 9, Núm. 1 

(18), 2022, p. 382-407 Disponível em: https://www.scielo.org.mx/pdf/ediv/v9n1/2007-7610-ediv-9-

01-383.pdf Acesso em 5 out. 2025. 

 

VOLPATO, Luísa Rios Ricci. Quilombos em Mato Grosso: resistência negra em área de fronteira. In: 

REIS, João Jose; GOMES, Flavio dos Santos (orgs.). Liberdade por um fio: história dos quilombos 

no Brasil. São Paulo, Companhia das Letras, 1996. 

 

WALLERSTEIN, Immanuel. A análise dos sistemas-mundo como movimento do saber. In: VIEIRA, 

P. A., LIMA VIEIRA, R., FILOMENO, F. A. (org.). O Brasil e o capitalismo histórico: passado e 

presente na análise dos sistemas-mundo. São Paulo: Cultura Acadêmica, 2012. 

 

https://www.slavevoyages.org/ 

http://observatoriodageografia.uepg.br/files/original/7e7e7853cf8dce26e0c54ab9c9aace1b4141d39b.pdf
http://observatoriodageografia.uepg.br/files/original/7e7e7853cf8dce26e0c54ab9c9aace1b4141d39b.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/ediv/v9n1/2007-7610-ediv-9-01-383.pdf
https://www.scielo.org.mx/pdf/ediv/v9n1/2007-7610-ediv-9-01-383.pdf
https://www.slavevoyages.org/

